
Islam, Modernity 

and the Headscarf Debates in Turkey

الإسلام والحداثة

والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

Rahmaniah Occasional Paper05ب����������ح����������وث ال������رح������م������ان������ي������ة 05

Ab
du

l R
hm

an
 A

l-S
ud

ai
ry

 F
ou

nd
at

io
n

05

أصلي بالي Asli Bâli

لي
 با

لي
ص

أ
ب   	

جا
لح

ل ا
حو

يا 
رك

ي ت
ر ف

دائ
ل ال

لجد
 وا

ثة
دا

لح
 وا

لام
لإس

ا
Th

e 
He

ad
sc

ar
f D

eb
at

es
 in

 T
ur

ke
y 

   
   

   
 A

sli
 B

âli



الإسلام والحداثة 
والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب





الإسلام والحداثة
والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

أصلي بالي

ورقة قدمت ضمن فعاليات
منتدى الرحمانية السنوي

يناير 2011
الغاط

05ب����������ح����������وث ال������رح������م������ان������ي������ة



مؤسسة عبدالرحمن السديري الخيرية، 1433هـ 	 ح
فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

بالي، أصلي
الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب. / أصلي 

بالي. مؤسسة عبدالرحمن السديري الخيرية. - الرياض، 1433هـ.

122 ص؛ 00 سم )بحوث الرحمانية 5(

ردمك: 978-603-90218-8-9

تاريخ  ف��ي الإسا�ل�م 3- تركيا -  الم���رأة  وال��س��ف��ور 2-  1 - الح��ج��اب 
إسلامي، أ. مؤسسة عبدالرحمن السديري الخيرية )مترجم( ب. العنوان 

ج. السلسلة

1433/808 		 ديوي 219٫1 

رقم الايداع: 1433/808

ردمك: 978-603-90218-8-9

الطبعة الأولى 1433هـ - 2012م

حقوق الطبع محفوظة



بسم الله الرحمن الرحيم



بحوث الرحمانية ورقات مختارة مما يتم تقديمه في منتدى الرحمانية 
السنوي، وهو لقاء ينظر في الشؤون الاجتماعية والاقتصادية والعلاقات 
مركز  المنتدى  ينظم  السعودية.  العربية  بالمملكة  الصلة  ذات  ال��دول��يّ��ة، 
الرحمانية الثقافي في مؤسسة عبدالرحمن السديري الخيرية، ويشارك 
ومهتماً من المملكة العربية السعودية  وباحثاً  فيه أكثر من أربعين مفكراً 
المنتدى  ويقام  الأمريكية.  المتحدة  والولايات  والأوروب��ي��ة  العربية  وال��دول 

سنوياً في الغاط. 



أصلي بالي

أستاذ القانون بالإنابة في كلية القانون في جامعة كاليفورنيا تدرس القانون 
الدولي العام والقانون الدولي لحقوق الإنسان ، والحد من  التسلح ومنتدى 
كاليفورنيا  التدريس في جامعة  إلى هيئة  انضمت  حول قوانين الحرب. 
من كلية الحقوق في جامعة ييل، حيث كانت زميل إيرفينغ ريبيكوف في 
ييل،  في جامعة  الحقوق  كلية  من  القانون  على شهادة  القانون. حصلت 

وشهادة الدكتوراه من قسم السياسة في جامعة برنستون. 

قبل مسيرتها الأكاديمية، مارست بالي القانون في نيويورك وباريس  في 
أحد مكاتب المحاماة في مجال القانون الدولي، كما عملت مستشارة لدى 

الأمم المتحدة والبنك الدولي. 

تتركز اهتمامات بالي البحثية على القانون الدولي العام ، ومنع انتشار 
والقانون  الدولي،  الإنساني  والقانون  الإنسان،  النووية، وحقوق  الأسلحة 

المقارن في الشرق الأوسط. ومن أعمالها المنشورة:

Constitutional Transition and the Turkish Example (forthcoming 
2011, Virginia Journal of International Law, Vol. 52, Issue 2); Beyond 
Legality and Legitimacy: Intervention and the Eroding Norm of 
Nonproliferation (chapter in a collected volume, forthcoming 2011, 
Oxford University Press); and American Overreach: Strategic Interests 
and Millennial Ambitions in the Middle East, published in Geopolitics 
Vol. 15, Issue 2 (2010).





9

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

الإسلام والحداثة
والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

تكرر النقاش في طرح قضية الإسلام والحداثة أكثر من أهمية 
الحجاب، وذلك لتوضيح الهوية الدينية في الشرق الأوسط وفي 
أوساط الأقليات المسلمة في الغرب))). واشتد الجدال وزاد حدّة 
في بعض تلك الدول، وقد عُدّت تركيا في مركز قضية الحجاب 
الاهتمام  ضغط  تح��ت  الدينية،  للهوية  المتكرر  للنقاش  كمثال 
المتزايد والمكثّف للحداثة والإصلاح السياسي الدائر في العالم 

الإسلامي عبر العالم في القرن الأخير. 

ظهر الجدل حول الحجاب واختفى لعدة قرون منذ تأسيس 
الجمهورية التركية ولغاية الآن. وقد شهدت فترة نهاية الثمانينيات 
كثافة واضحة في الاهتمام السياسي والاستقطاب حول رمزية 

هناك أمثلة لا حصر لها من المعالجات في هذه القضية في الأدب والدراسات العالمية.  	(((
 Fatima Mernissi، Beyond the Veil :وتشمل مجموعة من الأبحاث والأدبيات البارزة، انظر
 (Indiana University Press، 1987); Nilüfer Göle، The Forbidden Modern (University
 of Michigan Press، 1997); Sherifa Zuhur، Revealing Reveiling (SUNY Press، 1992);

.)and Joan Scott، The Politics of the Veil (Princeton University Press، 2009



10

أصلي بالي

الحجاب))). 

بدأ النقاش في الآونة الأخيرة مع بداية الإصلاح الدستوري 
الالتحاق  الح��ج��اب  يرتدين  ال��ل��وات��ي  للنساء  سمح  إذ  ال��ت��رك��ي، 

بالجامعات. 

 سوف أصف في هذا البحث الأزمة الدستورية التي أثارها 
الإسلام  ح��ول  ال��دائ��ر  النقاش  مع  وأربطها  الح��ج��اب،  موضوع 
والحداثة، ودور الهوية الدينية في النظام السياسي الجمهوري 

التركي. 

الآراء حول  أق��دم )ربم��ا من دون حيادية( بعض  أن  وأرج��و 
إمكانية إيجاد مفاهيم بديلة للحداثة والعلمانية في الدول ذات 
الغالبية المسلمة مثل تركيا، حيث أن الإسلام ليس مصدر التشريع، 
أو مرجع التوجيه السياسي، لكنه قد يؤثر -بأي حال- في الثقافة 
السياسية والقانونية. وفي هذا البحث، سوف نرى إلى أي مدى 
بوجود  المرتبطة  المشاكل  من  التخلص  التركية  الحالة  تستطيع 

إن المصطلح الشائع »التحجب« هو مصطلح غير دقيق، إذ يقصد به مجموعة من الممارسات،  	(((
والوجه.  الرأس  لشعر  الكلي  الغطاء  إلى  جزئيا  الشعر  يغطي  الذي  الوشاح  بين  تراوح 
ويتمحور الجدل الدائر في تركيا حول غطاء الرأس الذي يغطي الشعر كله وحتى الرقبة. 
وحتى تحت هذا التصنيف« »غطاء الرأس« نجد أن هناك تنوعاً مهماً )إذ تنطبق العديد 
 turban، testture، basorm( من المصطلحات في اللغة التركية على هذا المفهوم، مثل
والعمامة وهناك أسماء أخرى(. ولمزيد من البساطة والوضوح سوف نقوم في هذا البحث 
الرغم من عدم دقته، والنساء المحجبات، حتى  الرأس« على  باستخدام المصطلح »غطاء 
نحصل على التنوع في استخدامات غطاء الرأس )وليس غطاء الرقبة( الشائع في تركيا. 



11

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

الإسلام والعلمانية في مكان واحد))). 

فإن  البحث،  وه��ذا  للمؤتمر  العريضة  المعاني  في  وللتوسّع 
عندما  تظهر  التي  للتحديات  الممكنة  الأمثلة  أحد  هو  الحجاب 
من  لذلك،  معينة؛  بطرق  متجاورَين  والعلمانية  الإسال�م  يكون 
القوة  توضيح  مع  المشكلة  أبعاد  الاعتبار  بعين  نضع  أن  المفيد 
المحركة في العمل، لمناقشة العلاقة بين الهوية الدينية ومفاهيم 
محددة للحداثة. لذلك، فإن السؤال الجوهري في هذا البحث 
ليس هو النقاش حول الحجاب بحد ذاته، ولكن التحدي الضمني 

الذي يكون النقاش أحد امثلته. 

وكنقطة  الاعتبار وبشكل مختصر،  بعين  نأخذ  أن  وقد قيل 
بداية، معظم الصور والتوضيحات الأخيرة للصراع على الحجاب، 
لكي نوضّح التحدي الحادّ بين المُصلِحين الاجتماعيين والدولة، 

إذ أصبح مفهوم الهوية الدينية موضوعا عاما في تركيا. 

التركية  الدستورية  المحكمة  قامت  2008م  عام  أكتوبر  في 
أخطر  من  يعُدان  قرارين  حول  واستنتاجاتها  تفسيرها  بتسليم 

متنازع  الحداثة  فكرة  أن  إذ  مشكلة،  يشكل  قد  المصطلحين  لكلا  المباشر  الاستخدام  إن  	(((
عليها وسيتم مناقشتها بشكل مفصل في قضية الحالة التركية. وهذا الأمر ينطبق على 
يتضمنها  قد  التي  والتعاليم  والنقاشات  والممارسات  والمعتقدات  والقوانين  التقاليد  تعدد 
مصطلح الإسلام. إن الاستخدام المفرط للمصطلحات قد يوحي بأنها مفاهيم ذات معنى 
واحد ومحدد، وهذا يؤدي في أحسن الأحوال إلى حدوث استنتاجات خاطئة. سوف نقدم 
مناقشة للتقاليد الفنية والتواريخ الثقافية في إطار هذه الدراسة. إذ أن طبيعة المناقشات 
قد أثيرت عن طريق هذه المصطلحات. لذلك، فمن المهم على الأقل أن نناقش إلى أي مدى 

تتعارض هذه المصطلحات مع بعضها بعضاً.



12

أصلي بالي

القرارات في التاريخ الدستوري للجمهورية))). وقد تحدت القضية 
الأولى شرعية تعديل - تم تمريره من خلال البرلمان التركي - 
يسمح للطالبات بارتداء الحجاب داخل حرم الجامعة؛ والثانية 
تتعلق بالقرار الأول، حيث بحث في حظر الحزب الحاكم )حزب 
العدالة والتنمية(. وقد كانت هذه هي النقطة المركزية للنشاطات 
السياسية ضد العلمانية في تركيا)))، وكان الدليل الأساس المقدم 
ضد حزب العدالة والتنمية، خطابات وكلمات لأعضاء الحزب، 

تتعلق بالجهود لإلغاء منع ارتداء الحجاب. 

التعديلات الدستورية، والسماح  وقد أقرّت المحكمة قراري 
بإغلاق القضية ضد الحكومة الحاليين، وزعم القراران أن هناك 

مخالفات للبنود الدستورية العلمانية. 

حكومة  بتهديد  تقوم  أن  الأول���ى  الم��رة  ه��ي  تلك  تكون  وق��د 
تقوم  التي  الأول��ى كذلك  والم��رة  بالطرد بحكم محكمة،  منتظمة 
فيها تعمل المراجع القضائية بالعمل لإسقاط تعديلات دستورية. 
لذلك، فإن القضيتين كانتا منفصلتين، واعتمدتا على مراجعات 

ميزت المحكمة الدستورية نفسها بين المؤسسات المشابهة لها في العالم من خلال نشاطها  	(((
حل  بموضوع  المزدحم  المحكمة  جدول  عن  نتج  وقد  الأحزاب.  إغلاق  مجال  في  المذهل 
كانت بشكل عام ضد  القرارات  تاريخ المحكمة. وهذه  بإغلاق 24 حزباً خلال  الأحزاب، 
الأحزاب الكردية والإسلامية مع بعض الأحزاب الشيوعية والإشتراكية والفوضوية الداعية 
للخروج على السلطة في فترات مبكرة. وتم إغلاق 18 حزباً منذ تبنّي الدستور الحالي في 
عام 1982. وقد كان حزب العدالة والتنمية الحالة الأولى التي يحاول فيها المدعي العام 
حل حزب حاكم وهو في السلطة، وهو الحزب الوحيد الذي فاز بالانتخابات بشعبية كبيرة 

خلال أقل من عام. 
و69   68 البندين  في  وردت  الأحزاب،  بحل  تتعلق  قوانين  اشتقاقات  من  التهم  تكوين  تم  	(((
من المحكمة  تأكيداً  للبند )7( 69 فإن حلّ الأحزاب يتطلب  التركي. وطبقا  الدستور  من 
الدستورية على أن الحزب أصبح نقطة مركزية لأنشطة محرمة قانونيا. وقد وردت قائمة 
النهج  مع  تتوافق  لا  أنشطة  على  وتشمل   68  )4( البند  في  قانونيا  المحرمة  بالنشاطات 

العلماني للجمهورية. 



13

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

دستورية مختلفة. وقد كان هذا الأمر مثالاً للمواجهة المستمرة 
بين العلاقة السياسية التركية مع الوضع الدستوري، للتعبير عن 
الهوية الدينية. وهذا ليس من دون سبب، إذ فسر قرار المحكمة 
تركيا  للعديد من الأشخاص في  بالنسبة  للقضيتين،  بالاستماع 

على أنه شكل من أشكال الإنقلاب القضائي))). 

سوف يتطرق هذا البحث بشكل أساس للصراع المبطن وراء 
وسوف  نفسه؛  الح��ج��اب  ح��ول  للجدل  وليس  الح��ج��اب،  قضية 
يوضح البحث كيف ينُظر للطالبات المحجبات في الجامعات على 
أنهن يشكلن تهديدا من قبل ممثلي الدولة، من خلال فهم تاريخ 

الصراعات من الحداثة إلى العلمانية. 

التوجه  بين  العلاقة  بتوضيح  أولاً  سأقوم  ذل��ك،  يتم  ولكي 
الديني وسلطات الدولة منذ تأسيس الجمهورية، وصورة الفصل 
القائم بينهما، وثانياً سوف أبّني كيف حملت الأزمة الدستورية 
خ��اص في ضوء  وبشكل  العلاقة،  ه��ذه  تبعات  ع��ام 2008م  في 
الجمهوري  المفهوم  في  للحجاب  العادية  غير  الرمزية  الأهمية 
تأملات  أقُ��دّم  البحث س��وف  الأخير من  الج��زء  وف��ي  للحداثة. 

قام العسكريون بعقد مؤتمر صحفي لإصدار تحذير للتحالف الحاكم مجبرين رئيس الوزراء  	(((
على التنحي على أساس إدعاءات دينية إسلامية والإنقلاب الإلكتروني عام 2007، حيث 
وضع العسكريون إشارة تحذيرية على موقع حزب العدالة والتنمية الإلكتروني للمطالبة 
حيث كان للجيش يدٌ فيها  بانتخابات مبكرة، لكن هذه الأشكال من الانقلابات المبكرة – 
بطريقة أو بأخرى - كانت موجودة عام 2008م، وإذ حاول الجيش أن يبعد حزب العدالة 
وجعله  الحزب  أعاد  الذي  الشعبي  الاستفتاء  خلال  من  ذلك  رفض  تم  ولكن  والتنمية، 
أكثر قوة من قبل. وقد تخلىّ الجيش عن كونه الولي على السلطة بسبب شعبية الحزب 
الواضحة، وقد زاد هذا الأمر من جهود حزب العدالة والتنمية للإصلاح الدستوري. سيتم 
أخذ دور الجيش والسلطة القضائية في التدخل للتأكيد على النجاح الانتخابي للموالين 

للإسلام في تركيا بعين الاعتبار مرة أخرى لاحقا. 



14

أصلي بالي

لإمكانية تجاوز الطريق المسدود للحجاب القديم، والذي استمر 
لعدة عقود في تركيا، وما رافقه من إجهاد للطرفين: العلماني، 

في مواجهة الإسلام السياسي. 

الإسلام والحداثة في التاريخ الجمهوري التركي

لمفهوم مصطلحين  نظرة عامة  القسم  أقدم في هذا  سوف 
التركية  ال��دول��ة  تأسيس  فترة  في  والح��داث��ة،  للإسلام  توأمين 
وتكوّنها. إذ يقدم التاريخ فهما لبقاء الحجاب الموضوع المركزي 
حول  الج���دل  إن  تركيا.  ف��ي  الدينية  الهوية  دور  على  لل�أزم��ة 
الحجاب هو جدل رمزي للنزاع الثقافي المستمر على دور الدين 
في النظام السياسي والاجتماعي التركي، الذي انطلق منذ بداية 

التأسيس. 

وي��بني� م��ا ذك���ر س��اب��ق��اً أن ت��رك��ي��ا ك��ان��ت س��ب��اق��ة ف��ي تقديم 
المصطلحات السياسية الإسلامية في تركيا، وبدوره فإن الإسلام 
السياسي في تركيا قد بحث بشكل انتقائي في عكس مجالات 
الثورة الحضارية في فترة تشكيل الدولة، أكثر من عكس الميزة 

العلمانية للدولة نفسها. 

ثقافة  للدين، وتكوين  والقمع  النهوض  وقد كانت فترة دورة 
ع��ام��ة لل�أم��ة، تمثل س��اح��ة م��ع��رك��ة، وك���ان الم��ق��ي��اس الحضاري 
بين  للنزاع  الأس��اس  الم��وض��وع  هو  تركيا  في  والهوية  للمواطنة 
لها؛ ونتيجة  المكون  الشكل  الدولة وليس  الديني وتمثيل  التوجّه 
المحرك  هي  كانت  الحجاب  الثقافية ضد  الح��رب  ف��إن  لذلك، 



15

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

للتحديات لسلطات الدولة الدستورية. وقد شهدت أجزاء أخرى 
من العالم الإسلامي مواجهات من هذا النوع. 

الدولة، والتي  التي قادتها  المهم أن نعود لفترة الحداثة  من 
للرديف  البناء  وإع���ادة  العلماني،  التركي  المفهوم  فيها  تشكل 
لربط  الدينية في الجمهورية،  والهوية  دور الإسلام  الآخر وهو 

الخصوصيات في الحالة التركية. 

يعد الالتزام نحو العلمانية أحد التأثيرات التي أملتها الدولة 
التركية للسيطرة والتحكم بالإسلام في تركيا، والذي ترافق مع 
تدخّل الدولة بشؤون الدين. وكانت الهوية الدينية إحدى المكونات 
السياسية  المقاييس  كانت  كما  الج��م��ه��وري،  الوطني  للمشروع 

دد من قبل الدولة.  للإسلام ُحت

م��ن الحياة  ال��دي��ن  ادع���اء استثناء  ف��إن  وكما سنرى لاح��ق��اً، 
حيث  الدين  مع  ومشاركاً  مركبا  كان  السياسي  والمجال  العامة 

تظهر الحاجة لذلك. 

ولم تكن العلاقة بين الدولة مع مفهومها للحداثة والإسلام 
وإعادة  للتفاوض  قابلة  كذلك  ولكنها  إج��ب��اري��ة،  علاقة  مجرد 
لعبته  ال��ذي  ال��دور  ميز  وق��د  المتبادل.  البناء  وإع���ادة  التعريف، 
الدولة في إنتاج مفهوم رسمي للدين في تركيا، ممثلي الإسلاميين 

هناك. 

إن النخبة التي كانت موجودة في الحكم عند تأسيس الدولة، 
وكذلك الورثة المعاصرين، قد أمسكوا بسرعة بالرموز الحضارية، 



16

أصلي بالي

وميزت الفترة الأولى للجمهورية كمرجع لفكرة الحداثة التركية 
وما تحدده. 

وق���د ش��ك��ل س��ف��ور الم����رأة ال��ت��رك��ي��ة ف��ي أع����وام العشرينيات 
والثلاثينيات من القرن الماضي، وتبنيها للملابس الغربية مكوناً 

أساسياً للحضارة التركية الجمهورية))). 

وفي القرون المتقدمة، ظهرت قطاعات مختلفة في المجتمع 
وثقافية  اقتصادية وسياسية  اهتمامات  لديها  كانت  إذ  التركي، 
قوية، وكانت هذه القطاعات هي المستفيدة من تحرير الاقتصاد 
والتسامح الشعبي للتعبير الديني في الثمانينيات، ولم تتشارك 
هذه القطاعات مع النخبة التركية التي قادت تركيا نحو الحداثة 

مبكراً. 

وكنخبة مواجهة ضد الجمهوريين التقليدين، التي ظهرت في 
قد  للحداثة  الدولة  لمفهوم  الميزات الحضارية  فإن  الثمانينيات، 
تم تحدّيه. وعَدّت نخبة المواجه أن الحجاب الأصلي هو المكون 

للمشروع التركي وليست الموضة الغربية. 

وقد عُرفت هذه النخب المتنازعة بالنخبة الكمالية – نسبة إلى 
كمال أتاتورك - والنخبة الإسلامية المواجهة للمحيط الأناضولي، 
وكان  الحديثة،  التركية  الدولة  حول  النزاع  في  مشاركة  وكانت 

موضوع الجدل حول الحجاب رمزا لتلك المواجهة. 

بقرون  المتعلقة  الصور  من  الكمالية  للنخب  الثقافية  للمرفقات  ميزات  مناقشة  أجل  من  	(((
 Esra Özyürek، Nostalgia for the Modern :التأسيس في العشرينيات والثلاثينيات، انظر

 . )(Duke University Press، 2006



17

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

لمشروع  السلبي  المتلقي  دور  الأن��اض��ول��ي��ة  النخبة  رف��ض��ت 
لتطوير  وأص��رت على صوتها الخاص  للدولة،  المقلوب  الحداثة 
مفاهيم بديلة للحداثة )والهوية الدينية( في السياق التركي. ومع 
ذلك، كان ينُظر اليها كتهديد من قبل النخب العلمانية المعاصرة. 
وقد يقدم مثل هذا التصور البديل فرصة لإعادة صياغة المشروع 
الحداثي الذي نشأ في الفترة الجمهورية الأولى أفضل من خيار 
إمكانية تقويض الحداثة التي تقودها الدولة التركية، ومن الواضع 

أنها فترة الذروة. 

أنتجت العلمانية التي تقودها الدولة، بعد ثمانية قرون من 
الحداثة على أساس النموذج الغربي، تنوّعات عملية قادرة فعلا 
مكانه  أخذ  ال��ذي  والحداثة  للإسلام  الخاطيء  الفهم  على حل 

عند التأسيس. 

بعض  لتجاوز  ومخرجا  حلا  والتنمية  العدالة  ح��زب  يقدم 
الدولة  ف��ي  العلماني  الثنائي  بني�  العالقة  التاريخية  الأخ��ط��اء 

والإطار الإسلامي الذي أصاب النظام التركي لعدة قرون. 

ن��واةً لأي  التركي  الجمهوري  التاريخ  في  التالي  البحث  يعُد 
تحليل للعلاقة بين تصنيفات الإسلام والحداثة في تركيا، وقد 
يفسر كحالة دراسة واحدة )بين دراسات أخرى( كيف أن عملية 
الحداثة التي تقودها الدولة هي ضرورة لإدارة المفاوضات التي 

تحدد العلاقة بين الدين والدولة. 



18

أصلي بالي

الإسلام والحداثة الرسمية

تعد الحداثة التركية الرسمية )التي تقودها الدولة( حداثة 
استثنائية لعدة أسباب، وذلك أنها لم تكن نتيجة ثقافة استعمارية 
أو ما بعد الاستعمار، بل هي عملية اطلقتها نخبة الإمبراطورية 
الواحد،  الح���زب  ح��ك��م  تح��ت  قمتها  إل���ى  ووص��ل��ت  العثمانية 
العشرينيات  في  الحديثة  التركية  الجمهورية  تكوين  فترة  أثناء 

والثلاثينيات))).

وتعلقت الإصلاحات العثمانية بتقوية الدولة وليس تحريرها، 
للانتقال  كطريق  الدولة  مؤسسات  في  ديمقراطي  نظام  وخلق 
من العثمانية إلى الجمهورية التركية))). وهذا الانتقال هو الذي 
حدث خلال فترة ما بعد الحرب العالمية الأولى وحرب التحرير، 
التي حكمت  النخب نفسها  بواسطة  وتم إنجازه بشكل أساسي 
في  المهم  الوحيد  التغير  أما  والبيروقراطية.  العثماني  الجيش 
الجمهوريين  إل��ى  العثمانيين  من  الحكم  وإستراتيجية  الحداثة 
فقط كان إبعاد مجموعة من الممثلين عن النخب الحاكمة وهم 
»العلماء«))). وعلى خلاف ذلك، بقيت النخبة الحاكمة هي نفسها 

أوروبا،  مع  المواجهة  في  تراجع  تبعت  إذ  عشر،  الثامن  القرن  بإصلاحات  العملية  بدأت  	(((
كان الدافع لتلك الإصلاحات هو تقوية الدولة العثمانية ضد الأعداء الخارجيين، وكذلك 
ضد القوى الداخلية التي اعتبرت من مصادر الضعف. تم تبني نموذج جديد للمؤسسة 
العسكرية والتعليم، وقد تم تبنّي هذا النموذج من قبل فرنسا. وتبعت الجولات اللاحقة 
 Selim Deringil، The :من الإصلاح النموذج الأوروبي من أجل تقوية سيطرة الدولة. راجع
 Well- Protected Domains: Ideology and the Legitimation of Power in the Ottoman

 .)Empire 1876-1909 (IB Tauris، 1998
 Eric Zürcher، Turkey: A Modern History (IB Tauris، :للحصول على معلومات أكثر راجع 	(((

 .)2004
 Amit Bein، Ottoman Uleme، Turkish Republic: Agents of :في أهمية التغيير« راجع« 	(((

 .)Change and Guardians of Tradition (Stanford University Press، 2011



19

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

عسكرية وبيروقراطية، وكان لها دور أساسي في عملية الحداثة 
ورثت  الدينية،  البيروقراطية  إبعاد  من  الرغم  وعلى  العثمانية. 
نحو  المنتهية  العثمانية  للدولة  المنقسمة  العلاقة  الجمهورية 

الإسلام. 

أثّ��ر نم��وذج الاتح���اد السوفيتي في  بعد ح��رب الاس��ت��قال�ل، 
الحداثة على المسؤولين الأتراك للاندماج في النموذج العلماني 

الراديكالي كمكوّن للحداثة))). 

اشتمل النموذج العلماني على نقل الهوية الثقافية والاجتماعية 
للجمهورية، ووضع الدين تحت الإشراف الحازم وسيطرة الدولة. 
 - المؤسسة  النخب  التي حفزت  العقيدة  فإن  ذلك،  إلى  إضافة 
المنطقية  على  الأوروب��ي��ة  النهضة  مكونات  دمجت   - الكمالية 

العلمية والإرث القومي الرومنسي))).

مركزيً  أمرٍ  ظهور  العثمانية  الإمبراطورية  تجزئة  تبع  وقد 
واحدً هو تكوين الدولة الذي جاء نتيجة لضغط الأقليات القومية، 
الواقعة في أطراف الإمبراطورية حول  وكذلك تعزيز الأراضي 

مشروع حضاري قومي واحد. 

اعتقدت النخبة الحاكمة أنه إضافة إلى الحداثة من خلال 
على  يعتمد  المستمر  الدولة  تشكيل  فإن  العلمانية،  منهج  اتباع 

 Binnaz :لمعرفة التأثير السوفيتي على النظرة التركية في دورة العلمانية في الحداثة، راجع 	(((
 .)Toprak، Islam and Political Development in Turkey (Brill، 1981

الدولة الجمهورية مصطفى  اسم مؤسس  الكمالية( سميت على  )الأسهم  الستة  المبادىء  	(((
كمال اتاتورك- وهي القومية، الجمهورية، الولاء للدولة، مباديء الحزب والدولة، الثورة. 
 Ferz Ahmed، The making of modern Turkey :لمزيد من المعلومات حوال »الكمالية« راجع

.)(Routledge، 1993



20

أصلي بالي

تحفيز  شأنها  من  والتي  وقوية،  متجانسة  وطنية  هوية  تكوين 
الولاء الاجتماعي. 

الثورة  شكل  أخ��ذت  الأوائ��ل  الجمهوريين  فترة  فإن  ولذلك، 
متشابكة:  مشاريع  ثلاثة  على  ركزت  إذ  الحضارية،  الراديكالية 

التركنة، والعلمنة، والتوجه الغربي))). 

يعزز إنتاج نمودج متجانس ذي هوية وطنية ولاء السكان نحو 
العلمانية))). وهكذا،  »التتريك« وهوية الحنفية السنيّة  مصطلح 
أمة  إنتاج  أولا  يتطلب  الحداثة  في  وأهدافها  الدولة  بناء  ف��إن 
من السنة والأت��راك لدعم الدولة ثم العلمانية لهذه الهوية، كي 
توافق متطلبات الحداثة المرتكزة على صناع الحضارة الغرببيين، 
ويتطلب النموذج المتجانس دينا كي يلعب دوراً في تأمين الولاء 
للمشروع الوطني الجديد مع الإصرار على أن تبقى مؤسسات 

الدولة تحت السيطرة. 

استثمرت النخب الجمهورية طبقا للدور الحديث للدين في 
دولة الأمة الجديدة، ديناً خاصاً وعلمانياً على النموذج الأوروبي 
الذي أعيد تشكيله. وقد فهم أن إعادة صياغة الدين وتأطيره 
كجزء من عملية بناء الدولة على أنه متطلب ضروري قد يضع 

تركيا في صف الدول الأوروبية. 

وهذا هو الهدف الذي عرف على أنه الحاجة للحصول على 

قمت ببحث هذا الموضوع في »الثورة الحضارية كمنوذج لبناء الأمة: تكوين الدولة التركية  	(((
. Asli Bali 2009 والأمراض الدستورية الدائمة« سلسلة بحوث

 Ali Çarkoğlu :في مركز الهوية الحنفية السنية لتعريف التتريك الذي تبنته الدولة، راجع 	(((
.)and Barry Rubin، eds.، Religion and Politics in Turkey (Routledge، 2006



21

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

الإسال�م الجديد في  تكوين  الم��ع��اص��رة))). فقد وض��ع  الحضارة 
صُلب عملية التحديث في تركيا. 

لتكوين  الأول���ى  الم��راح��ل  ف��ي  الج��م��ه��وري��ة  النخبة  سيطرت 
بإلغاء  قامت  إذ  بسرعة،  المنهارة  الدينية  السلطة  على  الدولة 
الخلافة ومكتب شيخ الإسلام والمحاكم الشرعية وإلغاء القوانين 
عام  في  الدستوري  النظام  من  الإسال�م  ألغي  كما  الإسلامية 
1928، وبحلول عام 1937 كان المبدأ العلماني مدمجا عن طريق 
الإصلاحات الدستورية. وشملت الإصلاحات العلمانية استبدال 
اللغة،  من  والفارسية  العربية  الكلمات  وإبعاد  العربية  الحروف 
وإبعاد الملابس الإسلامية، وتغيير التقويم، وأيام العطل العامة، 
المراسيم  من  جديدة  بمجموعة  الإسلامية  الطقوس  واستبدال 

المدنية المرتبطة بالجمهورية القومية))). 

انشغل مؤسسو الجمهورية العلمانية بتصميم صورة جديدة 
لدولة الأمة الجديدة من خلال التحوّل الثقافي الج��ذري. وقد 
كان أحد وسائل تسهيل تشكيل الصورة الجديدة عن طريق بناء 
هويات الجنس الجديدة وعرضها، وملابس جديدة للنساء، كما 
وجرى  والعمل،  العامة  الحياة  في  للمرأة  جديد  دور  تقديم  تم 
نشره على العامة بسرعة؛ منتجين بذلك شكلا مقلوبا للمساواة 

 Atatürkcü Düşünce (Türk Tarih Kurumu راجع:  تركيا«  »في  المبدأ  هذا  للنقاش حول  	(((
.)Press، 1992

 Richard Tapper، ed.، Islam in Modern Turkey: Religion، :على هذا النقل الثقافي، راجع 	(((
.)Politics and Literature in a Secular State (IB Tauris، 1991



22

أصلي بالي

بين الجنسين كمظهر من مظاهر الحداثة))). الأهمية الرمزية، 
الكثير من الاختلاط الجنسي في احتفالات  المثال،  على سبيل 
الدولة الرسمية - احتفالات وصالات رقص - مع نساء يرتدين 
كي  أت��ات��ورك  بكمال  يحُطن  الأوروب��ي��ة،  الموضة  اكي  ُحت ملابس 
يأخذن صوراً معه. وقد تأكدت النخب أن مثل هذه الصور قد 

انتشرت بشكل واسع في تركيا وخارجها))).

 مع ذلك، ظهر على السطح أن إبعاد المؤسسة الدينية القديمة 
والمتعلقات الثقافية للهوية الإسلامية من النظام الاجتماعي يبدو 
الأسلوب  فإن  العثماني؛ في الحقيقة،  للماضي  وتنظيفا  مسحاً 
الجمهوري كان - بشكل من الإشكال - استمرارية للعلاقة الفعالة 
للدولة العثمانية مع الإسلام. كانت الجمهورية التركية الجديدة 
الإسلام.  من  رسمية  جديدة  نسخة  إنتاج  في  أيضا،  منهمكة، 
من  والعلمانية(  )التجانسية  للدولة  التوأمان  المشروعان  تطلب 
المجتمع التركي أن يندمج مع إسلام جديد أكثر ملاءمة ثقافياً. 
كما تم تأسيس مديرية للشؤون الإسلامية أنيُطت بها مهمة إنتاج 
الإسلام  من  النقيض  على  »التنويري«  للإسلام  رسمي  تفسير 

سوف أعود لموضوع نشر الصور المتعلقة بالجنس من قبل الدولة كآلية للتحديث في القسم  	(((
التالي، عندما أحلل أهمية الحجاب في المشروع السياسي للنخب الجمهورية. 

التي تنشر عن طريق  أتاتورك  هذه الصور أصبحت أساسية في المعارض الكثيرة لصور  	(((
البلديات المحلية والمشروعات الخاصة وحتى في البيوت العائلية لتوصيل الالتزامات لهؤلاء 
العلمانية  الدولة بفاعلية لاعتناق فكرة الحداثة من خلال  الأفراد والمجموعات ومكونات 
 Özyürek، Nostalgia for the Modern، supra note 8( :التي ربطوها بتأسيس الدولة، انظر

.)see especially Chapter 3



23

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

المزعوم بأنة الإسلام العثماني الرجعي))). أئمة الأمة ظلوا جزءاً 
بمدارس  يلتحقون  الآن  وأصبحوا  المدنية،  الخ��دم��ة  نظام  م��ن 
بها  تتحكم  التي  المساجد  في  يعملوا  أن  قبل  ويتدربون  الدولة 
من أن يكون  الدولة بدلاً  بناء  الدولة. وجرى دمج الإسال�م في 
مستقلًا ذاتياً، وبذلك يكون النموذج التركي قد تميز عن نظيرة 

الغربي العلماني الذي يفصل الدين عن الدولة))). 

وقد ترأس الفترة الأولى للإصلاح الجمهوري حزب السلطة 
ب��الات��ف��اق مع   )CHP( ال��واح��دة وه��و ح��زب الشعب الج��م��ه��وري
وأنقرة.  استطنبول  في  التقليدية  النخب  من  المتحدين  الملاكين 
بعد   )DP( ال��واح��د  الجمهوري  الشعب  ح��زب  حكم  نهاية  وف��ي 
أنه  يدّعي  صوفي  سياسي  ح��زب  ظهر  الثانية  العالمية  الح��رب 
يمثل المحيط الأناضولي ضد الميقفون البيروقراطيون الذي حكم 
الحزب  هذا  واستلم  طويلة.  مدة  الغربية)))  المدن  من  القادمين 
أطيح  حتى  فيها  وبقي   ،1950 ع��ام  في  السلطة  الديمقراطي 

مجموعة خطابات أتاتورك العامة في هذه المرحلة فيها أمثلة كثيرة مرجعيتها »صحيح«  	(((
مبكرة.  فترات  في  الارثدوكسي  التخلف  من  النقيض  على  »والقومية« للإسلام  »التنوير« 
 Ataturk un soyler ve demecleri (Ataturk Kurtur, Dil ve Tarih Yuksek Kueumu انظر

)Ataturk Arastima Merkezi (1989
Laikik وهي الكلمة التركية المدمجة في النظام التركي العلماني مشتقة من الكلمة الفرنسية  	(((
Laicite. مع أن المفهوم التركي مختلف عن النماذج العلمانية الفرنسية والأمريكية. رغم إن 
المفهوم التركي أقرب إلى الفرنسي في الأسلوب المركزي وتأكيده على تابعية الدين للدولة. 
الدولة التركية أقحمت نفسها بإنتاج نظام دين جديد في خطوة ليس لها مثيل في فرنسا. 
وحيادية  الدولة  عن  الدين  في فصل  للعلمانية  الأمريكي  المفهوم  من  أقل  التركية  الكلمة 
الدولة تجاه الدين، بينما في تركيا تؤكد الدولة على التحكم بالدين لأنة مكون أساسي لهوية 
الدولة الحديثة. ما تبقى من هذه المقالة ينظر إلى بعض هذه المغازي، مع ذلك التعريف 

التحليلي المناسب )أو التاريخ الحضاري( لمفهوم العلمانية بعيداً عن عوائق هذا المشروع. 
 Hakan Yavuz، انظر:   ،CHP عن  نفسه  لتمييز  ومحاولاته  الجمهوري  الحزب  بروز  مع  	(((
 Islamic Political Identity in Turkey (Oxford University Press، 2003) (see especially

.)Chapter 3



24

أصلي بالي

التزم  به في انقلاب عسكري عام 1960. وعلى الرغم من أنه 
بالنموذج الكمالي الأساسي للحداثة من خلال العلمانية، إلا أنه 
عُني بتوظيف الخطاب الديني ولغة الثقافة التقليدية حتى يميز 
نفسه عن نخب الدولة الجمهورية، من أجل الحصول على الفرص 
الانتخابية. ومن الجدير بالملاحظة أن حزب )DP( لم يهدف إلى 
مؤسسات الدولة، ولم يحاول إنعاش السلطة الدينية في المجال 
السياسي. بل على العكس من ذلك، فقد عكس بعض المقاييس 
الثقافية المتطرفة التي طبقت باسم الهندسة الاجتماعية لمصطلح 
الإسلام العقلاني. على سبيل المثال، تم إعادة رفع الأذان باللغة 
الأساسية))).  المرحلة  في  دينية  تطوعية  م��واد  وط��رح  العربية، 
وأصبحت هذه الإصلاحات تمثل تهديداً للنظام العلماني للدولة، 

ولكنهم استخدمو هذا الأسلوب لكسب أصوات الناخبين. 

العسكري،   1960 ع��ام  بانقلاب   )DP( ح��زب  أبعد  وعندما 
قام الإنقلابيون بإحداث تغيير في النظام السياسي، حيث كانت 
ضرورية لإبعاد المخاطر المرتبطة بإبعاد الحزب. وكان العلاج لخطر 
الاستبداد الشعبي في نظر العسكريين والنخب البيروقراطية هو 
إيجاد نماذج محدودة للحرية السياسية، من خلال دستور جديد 
أكثر تسامحا مع التعددية السياسية. وشهد هذ الدستور أخيرا 
تأسيس أول حزب إسلامي الولاء في عام 1969م في الجمهورية 

الحزب  أنشأها  التي  المبادرة  حول  التفاصيل  من  لمزيد  السابق،  المرجع   ،yavuz انظر  	(((
الجمهوري في هذه المرحلة. 



25

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

القومي«))). وقد كان تأسيس إطار سياسي عام  النظام  »حزب 
يشتمل على حزب ذي توجه إسلامي هو جزء من توظيف الدين 
الإسلام  من  التقرب  أرادوا  الذين  العسكرية  النخب  عن طريق 

السياسي كما فعل حزب )DP( سابقا. 

بين  التناغم  على  1960-1961م  العسكري  النظام  ت��رك��ز 
الستينيات  في  المرحلة  قاد  وال��ذي  التنويري  والإسال�م  الحداثة 
عندما بدأت الدولة بتوسيع برامج التدريب الديني لإنتاج رجال 
تركيا  السبعينيات عندما حكم  بعد، في  دين متنورين))). وفيما 
قطب يمين اليسار أصبح ينُظر للإسلام من المجموعات نفسها 

على أنه الأساس ضد الشيوعية في الدولة. 

وممثلي  الدولة  نخب  الشيوعية  محاربة  أهمية  ق��ادت  وقد 
اليمين المعتدل في تركيا إلى زيادة مميزة في الأهمية السياسية 
للإسلام في الدولة في أعوام السبعينيات))). وقد خلق التحول 
خلق  إلى  الدولة  في  الدينية  الطبقات  عن  الرضى  في  المتمثل 
فقد  أح��زاب سياسية بميول إسلامية،  لتشكيل  ظروف ملائمة 
ج��اء ح��زب الرفاة بعد انقلاب ع��ام 1980. وق��د ك��ان من شأن 
السياسية،  المكونات  مواجهة  في  ب��الإسال�م  أنيط  ال��ذي  ال��دور 

حل حزب النظام القومي في التدخل العسكري عام 1971م. وأعيد تشكيلة باسم حزب  	(((
الإنقاذ الوطني في 1972,وكان جزءاً من ثلاث حكومات ائتلافية في السبعينيات. وحل 
حزب MSP مع باقي الأحزاب في انقلاب 1980م. وأعيد تشكيلة باسم حزب الرفاه في 
1981. بعد إغلاق حزب الرفاه في 1998م من قبل المحكمة الدستورية تكون حزب الفضيلة 
وعندما أغلق بدورة، انقسمت الحركة إلى قسمين: حزب السعادة، وحزب العدالة والتنمية، 
وهو الحزب الذي يحكم الآن. إن الإطار السياسي لحزب العدالة والتنمية يعود إلى النظام 

الدستوري بعد انقلاب 1960م. 
Yavuz، المرجع السابق.  	(((
Yavuz، المرجع السابق. 	(((



26

أصلي بالي

الدفع باتجاه الانقلاب التالي. وكان انتشار الدين الذي أسسته 
الدولة كقوة موحّدة في المجتمع التركي، موجودا في السياسات 

التي تم تبنّيها خلال الستينيات والسبعينيات. 

الإسلام والتحرر الذي قادته الدولة

وقد كانت فترة النظام العسكري بعد 1980 والسنوات التي 
 Motherland الوطن  ح��زب  خال�ل  من  المدني  الحكم  في  تبعته 
ودمج  تبنّي  على  دليلا   ،1991 ولغاية   1983 سنة  م��ن   Party

قبولا  أكثر  ك��ان  ال��ذي  الرسمي  الخطاب  نحو  الدولة  سياسات 
الفترة،  هذه  في  الواضحة  التغيرات  ومن  للإسلام.  أكبر  لدور 
تقليل اضطهاد الإسلام الابتداعي مثل الصوفية، وكذلك وضع 
مناهج إلزامية دينية في المرحلة الأساسية والثانوية تحت دستور 
عام 1982، والبيئة التسامحية في المؤسسات التعليمية الخاصة 
الرغم من  القطاع الإسلامي))). وعلى  الرسمية ومشاريع  وغير 
هذه  ف��ي  الاجتماعية  وال��ق��وى  الخ��اص��ة  للقطاعات  دور  وج��ود 
التطورات، إلا أن إنتاج قطاع إسلامي مزدهر كان في الأساس 

نتيجة للتغيرات في سياسات الدولة التركية. 

كان التغير الرئيس في الثمانينيات قرارا من القيادة العسكرية 
في فترة الانقلاب، لتقديم شكل للأسلمة )Islamization( تقوده 

 Şerif انظر:  1980م،  عام  العسكري  الانقلاب  أعقاب  في  للدين  متسامحة  بيئة  لمناقشة  	(((
 Mardin، Religion، society and modernity in Turkey (Syracuse University Press،

 .)2006



27

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

الدولة من السلطة العليا))).

تم استعارة مصطلح التركيب الإسلامي التركي من الحركة 
النظرة  لفكرة  كمحرك   )Aydin lar Gcagi( القومية الحضارية 
الجديدة تجاه الإسلام، ويعني تركيب عناصر محافظة للقومية 
التركية مع الإسلام. وهو أسلوب ديني جديد قادته الدولة بشكل 
خاص في مجال التعليم. وقد طور أول مواجهة لعمليات التجزئة 
السياسي  التصنيف  سبقت  وال��ت��ي  والسياسية,  الاجتماعية 

والاستقطابي في السبعينيات. 

أكبر  دور  عن  الكمالية  المؤسسة  تنازلت  المرحلة،  ه��ذه  في 
للإسلام المقنن من قبل الدولة، بعيدا عن الاهتمام بأن توحيد 
على  ال��ط��ري��ق  لقطع  الأف��ض��ل  ال��ط��ري��ق��ة  ه��و  ال��دي��ن��ي��ة  السلطة 
القوي  التجانسي  النموذج  إلى  بالعودة  السياسية،  الراديكالية 
فيها  أطّ��ر  ال��ذي  المبكرة  الفترة الجمهورية  في  ال��وارد  للإسلام 

الإسلام. 

شعرت هذه النخب أن عليها أن تروّج للإسلام بشكل حضاري، 
حتى تتمكن من احتواء النماذج غير التركية القادمة من الثورة 
إضافة  العربي،  الوطن  في  السياسي  الإسلام  وبزوغ  الإيرانية, 
إلى تبنّي نموذج علماني أقل اضطهادا لإمكانية تقديم دين جديد 
أكثر ملاءمة، يشكل دعامة للنظام الاجتماعي القائم على السوق 
الذين يرغبون في عرضه ودخوله. وفي هذا المناخ السائد، قام 

 Etienne Copeaux، Türk Tarih Tezinden Türk-Islam Sentezine انظر:  لمناقشة أشمل،  	(((
 (From the Turkish History Thesis to the Turkish-Islamic Synthesis) (Tarih Vakfı

.)Yurt Yayınları، 1998



28

أصلي بالي

 )Kenan Evren( ايفرين  كنعان  العسكري  الحكم  فترة  رئيس 
الهيكلة  إع��ادة  برنامج  عن  يدافع  كي  إسلامية  لغة  باستخدام 
الاقتصادية الكبيرة التي تقوم بها الحكومة. وكان التأثير الأكبر 
الهيكلي  التعديل  برنامج  تركيا  في  السياسي  الإسال�م  لانطلاق 

الكبير الذي تبنته الدولة))). 

الأكثر  الأث��ر  ال��واس��ع  الهيكلي  التعديل  لبرنامج  ك��ان  وربم��ا 
أهمية في مسار الإسلام السياسي من التوجه الرسمي الجديد 

نحو الإسلام. 

وقد صممت عملية التحوّل الاقتصادي الاجتماعي، والتحرّر 
ليس فقط من أجل السوق المفتوحة ولكن لخفض ميزان الفوائد 
السياسات الجديدة  الدولة أيضا. وكانت هذه  المدفوع من قبل 
بديلا عن توازان الامتيازات المفضل للدولة الكمالية, من خلال 

تقديم دعم أكبر من قبل الدولة. 

التحرر  برنامج   IMP رعاية  التركية تحت  الحكومة  أطلقت 
الاقتصادي الكبير الذي نقل الأولويات وبدّلها من الدعم المقدم 
م��ن خلال  ال��ص��ادرات الخ��اص��ة  دع��م قطاع  إل��ى  للبيروقراطية 
تقليل الرسوم وحوافز الضرائب))). إن التغير في المواقع والذي 
حدث خلال هذه الفترة في الثمانينيات يتدرج من تكون طبقات 
حضرية جديدة )من خلال هجرة سكان الأرياف في الأناضول( 

المرجع السابق. 	(((
Mehmet Odekon، The costs of ec o انظر:  السياسات،  لهذه  والنقدي  الواسع  للتاريخ  	(((

.)nomic liberalization in Turkey (Rosemont Publishing، 2005



29

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

إلى انتقال موظفين مدنيين من الطبقة التقليدية الوسطى إلى 
تكون  فترة  منذ  كان لأبعد مدى،  إذ  السفلية.  الوسطى  الطبقة 

الدولة. 

لقد سرّع الانتقال مرة أخرى إلى الحكم المدني عام 1983 
برنامج التحرر الاقتصادي، إذ فتح الأسواق، ما أدى إلى تدفّق 
رأس المال حتى من العالم الإسلامي. وفي الفترة نفسها زاد عدد 
الحكومية  الشركات  مكان  وحلَّ  والمتوسطة  الصغيرة  الشركات 
الكبيرة، ما أدى إلى انتعاش اقتصادي من خلال التصدير في 
المقاطعات والمدن الأناضورية التي لم تكن مشمولة بالصناعات 

من خلال الدولة. 

أدى ازدهار هذه القطاعات إلى نهضة طبقة وسطى جديدة 
وظهورها في التسعينيات، ويشُار إليها أحياناً بالنمور الأناضوليين 
أو البرجوازيين الأناضوليين، المكوّن أساسا من مسلمين ملتزمين، 

وأعمال خاصة تملكها عائلات معينة))). 

وأخيرا، أعطى الدمج بين الدعم المقدم من الدولة للإسلام 
وتأثيرات التحرر الاقتصادي زخما وقوة للأشخاص الذين يمثلون 

الإسلام. 

في  الم��واق��ع  ف��ي  والتغيير  التسعينيات  ف��ي  ال��ت��ح��ول  وأدى 
الثمانينيات إلى التحرر السياسي، والذي أدى بدوره إلى التقرب 

لمناقشة ظهور هذه الطبقة البرجوازية الأناضولية وارتباطها بالسوق وموالاتها للإسلام،  	(((
eIslamic Calvinists: Change and Conservatism in Central Anatolia,” (Europ “  انظر :
an Stabilization Initiative، 2005)، available at http://www.esiweb.org/pdf/esi_docu-

.ment_id_69.pdf



30

أصلي بالي

أكثر من الاتحاد الأوروبي، تحت التأثير المزدوج لـ IMP والاتحاد 
إلى تقلص في مساحة  أدى  السياسي  التحوّل  الأوروب��ي، وهذا 

موظفي الدولة والنخب الكمالية التي تمارس السلطة))). 

وأدى تضاؤل تأثير النخب التقليدية إلى ظهور ممثلين آخرين 
وأصوات أخرى، إذ أصبحت ظاهرة في المجتمع التركي. انتقلت 
من  الأناضولية  المقاطعات  من  المهتمة  والمجموعات  الح��رك��ات 
المجال السياسي والاقتصادي للدولة إلى المركز )الغربي( سواء 
مجازيا أو واقعيا )كنتيجة لمرحلة التمدن( urbanization. بدأت 
هذه القوى باستخدام نفوذها للمطالبة بتسلسل اجتماعي مبنيّ 
على الالتزامات الثقافية للأغلبية التركية للسكان وليس حسب 

معادلة الحداثة عند النخبة القديمة. 

إزال��ة المنع عن النشاط السياسي لممثلي الأح��زاب في  عند 
فترة السبعينيات عام 1987، قام نجم الدين أربكان، قائد الحزب 
أخرى  مرة  بالعودة  السبعينيات  فترة  في  الإسلامي  السياسي 
للحياة السياسية ))). حيث ظهر كقائد للحزب الإسلامي »رفاة« 
واستطاع أربكان أن يستغل التغيرات في المدن الأناضولية لبناء 
قاعدة قوية متماسكة أعطت للحزب أصواتا كثيرة في انتخابات 

لمناقشة العلاقة بين الاتحاد الأوروبي والتحرر السياسي في تركيا أثناء التسعينيات, انظر:  	(((
Ioannis Grigoriadis, Trials of Europeanization: Turkish political culture and the Eu-
 ropean Union (Macmillan, 2009) (see especially the discussion in Chapter 2 on civil

.)society in Turkey in the 1990s

 Yavuz, Islamic political identity in :لمناقشة دور أربكان في نهوض حزب الرفاه. انظر 	(((
 .)Turkey, supra note 22 (see especially Chapters 9 and 10



31

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

الحزب  حصل  وقد   .1995 عام  التشريعية  والانتخابات   1994
على 21% من الأص��وات، ما مكّنه من الحصول على أكبر عدد 
من مقاعد البرلمان، 158 من 550. وتبع ذلك انتخابات 1995، إذ 
أصبح قوة مهمة في النظام السياسي. وكانت الكثير من الدوائر 

الانتخابية لا تقوم بالتصويت للتوجّه الإسلامي. 

الأناضوليين  ال��ب��رج��وازيني�  م��ن  دع��م��ا  ال��رف��اة  ح���زب  تلقى 
والطبقات الجديدة الدنيا للمدن التركية الغربية، للبرنامج الذي 
بين  والتعبئة  الاجتماعية  والعدالة  الأك���راد،  مع  للصلح  طرحه 

النساء اللواتي صوتن للإسلام. 

ومع حلول عام 1996، فَقَدَ التحالف الحكومي الدعم، فقام 
نجم الدين أربكان وكرئيس للوزراء بعقد تحالف مع حزب الطريق 
أربكان  واختيار  الانتخابات  النجاح في  وكان   .»DYP« الصحيح 
رئيساً للوزراء قد مكّن الحزب من متابعة بعض أجنداته الخاصة 
المتعلقة بكونه حزباً إسلامياً، والنقطة الأساسية كانت مواجهة 

منع حجاب المرأة في الأماكن العامة. 

السياسي  للانهيار  م��ص��درًا  ك��ان  ح��ول الحجاب  الج��دل  إن 
لحزب الرفاه خلال السنة والنصف التالية، وكان مصدرا للنزاع 

والصراع فيما بعد. 

لعبت حركات ومبادرات التحرر خلال الثمانينيات والتسعينيات 
دورًا رسميا في انطلاق الإسلام السياسي للنسخة التركية. وفي 
حول  الجدل  تركيز  إلى  المدني  المجتمع  ظهور  أدى  التسعينيات 



32

أصلي بالي

التعددية، وحقوق الانسان، وحقوق الأقليات، وحقوق المراة. 

السلطات  الأوروب���ي ضد  الاتح��اد  فعل مستمدة من  وك��ردة 
السياسي  الإسال�م  فإن صوت  الانقلاب،  فترات  في  السياسية 
للحريات  المصطلحات  ه��ذه  في  أث��ر  التسعينيات  في  ال��ذي نما 

الشخصية والتعددية والنماذج الديمقراطية وإقصاء الآخرين. 

لذلك، وعلى سبيل المثال، كان طلب السماح للنساء المحجبات 
بالالتحاق بالجامعات، أمرا له علاقة بالحريات الشخصية أكثر 
ميزة  هناك  كانت  الواقع،  في  دينيا.  واجبا  أو  مطلبا  كونه  من 
مهمة للاتجاه الإسلامي السياسي في تركيا في التسعينيات وهو 
النظام.  لتغيير  الدعوة  وليس  أساسية  لمواقف حضارية  تبنيهم 
وكان هذا هو أحد الأسباب للاستقطاب حول قضية العلمانية 
التي اتخذت شكل الحروب الثقافية، وليس الجدل حول الشريعة 

أو الصفة العلمانية للدولة. 

ولذلك، كان تراجع حزب الرفاة انعكاسا لعمليات قامت بها 
الدولة خلال وجود أربكان رئيسا للوزراء، إذ كان خلال فترة الحكم 
ال��دول��ة. في صيف ع��ام 1996م.  ي��رزح تحت ضغط شديد من 
باستخدام  المحجبات  للنساء  للسماح  للبرلمان  طلبا  أربكان  قدم 
الأماكن العامة، والسمح للعسكريين المفصولين من الخدمة بسبب 
اتجاهاتهم الدينية بالعودة إلى أعمالهم في المؤسسة العسكرية))). 
حملة  بتنظيم  العسكرية  المؤسسة  قامت  ذل��ك،  على  فعل  وك��رد 

 Merve Kavakçı, Headscarf Politics in Turkey: A :في دور الحجاب عام 1996 انظر 	(((
 .Postcolonial Reading (Palgrave, 2010), at 64-71



33

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

سياسية  م��ع��ارض��ة  ح��رك��ات  وتنظيم  العلمانية،  ل��دع��م  شعبية 
مع  وتحالفت  أسبوعية.  مسيرات  خلال  من  إضافية،  وبرلمانية 
مجتمع الأعمال العلماني ومجموعات المجتمع المدني. مثال على 
مسيرات  بتنظيم  النسائية  والمؤسسات  العمال  اتحاد  قام  ذلك، 
لدعم المبادرة العسكرية، وكلما زاد الدعم للمؤسسة العسكرية، 

شجعها ذلك على اتخاذ إجراءات مباشرة أخرى. 

أصدر القائد العسكري العام في 28 شباط عام 1997 مذكرة 
الأمن المحلي))).  يهدد  يشكلون خطراً  إن الإسلاميين  فيها  قال 
وللوقوف بوجههم حدد 18 بندا من المطالب بما في ذلك إغلاق 
أي مدارس دينية خاصة، وتجميد توظيف أعضاء حزب الرفاة 
ارت��داء الحجاب  إلزامية منع  والتأكيد على  المدنية  في الخدمة 
في الأماكن العامة وبخاصة في الجامعات. وأجُبر أربكان على 
توقيع مذكرة 28 شباط، ولم يكن هذا التوقيع كافيا، حيث أجبر 
أربكان على الاستقالة بعد المؤتمر الصحفي العسكري الذي ربط 
بين حزب الرفاة والمجموعات العسكرية المسلحة التي خططت 

لهجمات إرهابية. 

العسكرية  المؤسسة  بها  قامت  التي  المشددة  الإج���راءات  إن 
ونتيجة  الدينية،  الهوية  العام عن  التعبير  التشديد ضد  أعادت 
لذلك تم حلّ الحكومة المدنية، وإغلاق حزب الرفاة عن طريق 
التي  القضايا  أهم  التركية عام 1998. من  الدستورية  المحكمة 
هي  ال��رف��اة  ح��زب  م��ع  للمواجهة  العسكرية  الم��ؤس��س��ة  ح��رك��ت 

المرجع السابق. 	(((



34

أصلي بالي

وبخاصة  الغربية،  الم��دن  في  المحجبات  الفتيات  مشاهد  زي��ادة 
مع  ح��دث  كما  أخ��رى  م��رة  القضية  تظهر  وق��د  في الجامعات. 
حزب الرفاة الذي أراد تقليل القيود على النساء المحجبات في 
الجامعات، فوجد نفسه في مواجهة مع المجتمع المدني العلماني 

والنخب العسكرية والجماعات البيروقراطية والقضائية. 

بعض  الرفاة عام 1997-98، حاولت  وكما حدث مع حزب 
القوى إجبار حزب العدالة والتنمية في عام 2007-2008م على 
التخلي عن المكاسب التي حققها خلال النجاح الانتخابي، وتحركت 
هذه القوى لإغلاق الحزب عن طريق المحكمة الدستورية. لكن 
هذه الاجراءات )إستراتيجيات النخبة الكمالية( التي نجحت في 

العقد السابق، لم تنجح في آخر جولة من المواجهات. 

انطلق  ال��ذي  التاريخي  السياق  عن  عامة  لمحة  قدّمنا  لقد 
للحديث عن  ننتقل  الثاني سوف  الج��زء  الج��دل. وفي  من هذا 
خصوصيات الجدل حول الحجاب، كنموذج لدراسة تمر بطريق 

مسدود في العلاقة بين الإسلام والدولة في تركيا المعاصرة. 

وكما ذكر سابقا، فإن هذا الجدل يمثل مظهرا من مظاهر 
من  عقود  ثمانية  مدى  على  تراكَمَ  الثقافي،  التفاوض  عمليات 

الاضطهاد والاتفاق. 

إلى  للوصول  التفاوض  إع��ادة  إش��ارات  تطور  أنُاقش  سوف 
إصلاح للعلاقة بين الإسلام والحداثة الكمالية. ويعد مثل هذا 
النخب  الطرفين:  لكلا  التحوّل  مظاهر  م��ن  مظهرا  الإصا�ل�ح 



35

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

الاقتصادي  والتحكم  السيطرة  وأصحاب  السياسية  الإسلامية 
حكم  لمتتطلبات  جديد  مفهوم  إل��ى  ال��وص��ول  نحو  والسياسي، 

الدولة التركية الحديثة. 

الصراع على الحجاب: 
الجدل حول الهوية في تركيا الحديثة 

إن تكرار التناقض الحالي في موضوع الحجاب في تركيا بدأ 
الثمانينيات كما ذكرنا سابقا، بعد الإنقلاب العسكري عام  في 
1980، إذ أعادت الدولة التركية التأكيد على الإسلام كمصدر 
للوحدة والاستقرار في المجتمع المدني، بعد الحركات الراديكالية 
في السبعينيات. وهذا التحول في سياسة الدولة خلق مساحات 
جديدة للتعبير عن الهوية الدينية. وقد قدم ازدهار “مدارس الإمام 
حاطب” )Imam-Hatip( الرسمية منهجاً عاماً للتدريب الديني 
الأشكال  مع  والتسامح  القرآنية  المدارس  مع  والتسامح الجديد 
الإسلامية الابتداعية الأخرى )الصوفية(، وتبنّي سياسات أخرى 
تؤدي إلى فترة من التسامح العام مع التعبير عن الهوية الدينية. 
كما استفادت قطاعات محافظة ودينية في الدولة من سياسات 
في  متدينون  ونساء  رج��ال  يظهر  بدأ  فقد  الاقتصادي،  التحرر 
نجد  لا  وبينما  للدولة.  الغربية  الم��دن  وأخيرا  المقاطعات،  مدن 
ما يميز الرجل المتدين عن غيره - كما هو في حالة النساء - 
فقد أصبح ظهور النساء المحجبات مصدراً للاحتكاك المستمر 
إزعاجا  الظهور  ه��ذا  شكّل  إذ  الج��ام��ع��ات،  ف��ي  خ��اص  وبشكل 



36

أصلي بالي

للنخب الكمالية. لأن فكرة المرأة المتعلمة تقاوم ضغوط العلمانية 
في التربية في الدولة التركية. إذ أصبحت المرأة المحجبة تظهر 
بمظهر المرأة المتعلمة، وهي فكرة تناقض فكرة العلاقة بين الدين 
والتعليم لدى العلمانين، إذ لم تعد المرأة المحجبة امرأة جاهلة. 
وفي أحد أحكام الجامعات على قضية الحجاب، أصدر مجلس 

الدولة هذا الاعتراض الصريح: 
“فتيات من ذوات التعليم المتدني يرتدين الحجاب 
تفكير.  أدن��ى  دون  من  والعادات  البيئة  تأثير  تحت 
وعلى أي حال، فإن الفتيات المتعلمات لا يستسلمن 
للضغط الشعبي والعادات المتعارف عليها بأن غطاء 
الجمهورية  العلمانية  للمبادئ  مخالفة  هو  ال��رأس 
لهؤلاء الناس؛ فإن الحجاب خلفّ عادة بريئة كرمز 
في العقدية العالمية ضد تحرر المرأة وضد مباديء 

الجمهورية الرئيسة))). 

المرأة  أن  هي  المجلس  ق��رار  في  الواضحة  الرسالة  وكانت 
في  حرة  لكونها  ذلك  تفعل  الجامعة  في  الحجاب  ترتدي  التي 
اختيار ملابسها، ولكنها طبقا لمبادئ العلمانية الجمهورية ليست 
)بريئة(، فهي مصطلح للهوية الدينية، المبني على العادات أو قلة 
تركيا  الريفية في  والمناطق  القرى  بينما المحجبات في  التعليم. 
قد يمثلن عادة حسنة، أما النساء اللواتي يخترن ارتداء الحجاب 
على الرغم من كونهن متعلمات ويعرفن الثقافة الكمالية، يمثلن 
رقم قرار مجلس الدولة 330/1984 سياسات الحجاب في تركيا الحاشية 24 55-56 رقم:  	(((

.72



37

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

تهديدا مؤذياً لمهمة الدولة الأساسية. 

وكما ذكر سابقا، أن ظهور المرأة سافرة في مرحلة الجمهورية 
كان  الغربية،  الملابس  التركية الحديثة في  المرأة  الأولى وظهور 
م��ش��روع الحداثة  لنجاح  ك��رم��ز  الان��ت��ش��ار(  )وواس���ع  أم���را مهما 
الكمالية التي تقود الدولة. وكانت نخب الدولة على علم بأهمية 
التي  الاجتماعية  المتطلبات  لخلق  والثقافي  التعليمي  الإصال�ح 
والتغريب(.  العلمنة  )مع  الكمالية  الحداثة  نموذج  على  تحافظ 
كانت إحدى المميزات المهمة لمداخلات الإصلاح هي أجيال من 
تلك النساء المتعلمات والمتغربات والمتحررات عن طريق الدولة. 
لذلك، شكّل ظهور عدد كبير من النساء المحجبات في الجامعات 
تحديا للكماليين؛ لأنه يعني بأن التعليم حتما سوف يقود للتنوير 
والعلمانية، وهذه الصور للنساء المحجبات تخالف ذلك. لذلك، 
أصبحت الحرب ضد الحجاب في المقام الأول، لإظهار سيطرة 
الدولة وعدم التساهل مع سيطرة الدين، الذي أخذ شكله النهائي 

في الثمانينيات. 

بدأ التحوّل من الحكم العسكري إلى الحكم المدني في انتخابات 
1983، حيث أفرز النزاع حول موضوع الحجاب معسكرين في 
“حزب  حديثا  انتخب  ال��ذي  الح��زب  الجامعات،  على  ال��ص��راع 
الوطن” وحكومة تحت رئاسة تورغت أوزال )Turgut Ozal(، فقد 
رغبت في رفع الحظر عن الحجاب في الجامعات، والتي يرجع 
تاريخها للصدامات التي حدثت في الجامعات في السبعينيات 

بسبب المصطلحات الدينية. 



38

أصلي بالي

قام المجلس الأعلى للتعليم في عام 1984 بتعديل قانون منع 
الحجاب تحت ضغط من حزب الوطن، إذ سمح بأشكال معينة 
“حديثة” من الحجاب )الذي يغطي الشعر وليس الرقبة والكتف( 

يمكن للطالبات ارتداءه في الجامعات. 

وقد قاد ذلك إلى فترة من القرارات العشوائية من قبل إدارة 
لغطاء  متنوعة  أنواعاً  هناك  فإن  المنع،  أو  للتسامح  الجامعات، 
الرأس، أحياناً تراجع الجامعة نفسها وأحياناً تسمح بذلك لعدة 
التأثير  إن  ال���رأس.  غطاء  إزال��ة  الطالبات  من  تطلب  ثم  أي��ام، 
السيء لازدياد الضغط لمؤسسات التعليم العالي في هذه الفترة 
منع المرأة من الالتحاق بالجامعة بدعوى “تحرير” هؤلاء النسوة 

من القيود الدينية. 

وقد تضاعفت السخرية من هذه السياسات لعدم وجود أوامر 
ضد الثياب التي يرتديها الرجل المتدين في الجامعات. 

الثمانينيات،  ف��ي  ع��ات��ق��ه��م  ع��ل��ى  الج��ام��ع��ات  إداري�����و  أخ���ذ 
التدخل المنتظم لمنع الفتيات اللواتي يرتدين الحجاب من دخول 
الجامعات، مدعومين بقرارات أصدرها مجلس الدولة القومي. 
رغم عدم وجود أرضية قانونية بعيدا عن المراسيم التي أصدرها 
)مجلس التعليم العالي( YOK؛ وذلك، قبل اسقاط هذه القضية 
تحت الضغط الشديد. وحاول حزب الوطن الذي ما يزال يملك 
الأغلبية في البرلمان اتخاذ خطوة إضافية لتقديم الدعم لهؤلاء 
الفتيات. إذ مرر حزب الوطن القانون رقم )3511( سنة 1988م 



39

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

باللباس  للطالبات الجامعيات دخول الجامعة  السماح  من أجل 
المتطابق مع دينهن. إلا أن هذه المبادرة أفشلت عن طريق قائد 
الجيش كنعان ايفرن )Kenan Erven( وهو الرئيس المدني في ذلك 
الوقت. وقد ادعى بعدالاحتجاج الذي رافق )فيتو( قائد الجيش 
أنة اعترض على الصيغة وليس على رفع الحظر عن الحجاب. 
أرسلت نسخة معدلة من البرلمان إلى الرئيس للمرة الثانية، وقع 
الرئيس عليها في المحاولة الثانية، ثم حصل على منع للقانون من 
المحكمة الدستورية. إذ رأت المحكمة القانون غير دستوري، في 

حكم مثير للجدل في السابع من شهر مايو 1989. 

وكانت حجة المحكمة في ذلك أن القانون يخالف التشريعات 
الرغم  على  الديني.  الأمر  على  باعتماده  والقانونية  الدستورية 
من أن القانون قد تمت صياغته بشكل عام حتى يدعم حريات 
اللباس أكثر من اعتباره مرجعية لأي ممارسات دينية. ولكن على 
الرغم من حيادية القانون، إلا أن المحكمة قرأته على أنه مثال 
للجمهورية،  السالفة  للعقود  العلمانية  الإنج��ازات  تقويض  على 
من خلال إيجاد مكان للتعبير عن الهوية الدينية. في تفسيرها، 
دافعت المحكمة عن النسخة العلمانية التي تتطلب إبعاداً للتعبير 
الديني من الحياة العامه، عبر تأكيد مركزية العلمانية في أصل 

هوية الدولة ومشاريعها. طبقا للمحكمة فإن العلمانية:

أن  الواقع  نحو الحضارة، في  الأت��راك  “تسرع خطوات   ...
الدولة.  وش��ؤون  الدين  فصل  تضييقها لحد  لا يمكن  العلمانية 
إنها البيئة المناسبة للحضارة، الحرية والحداثة، وهي ذات أبعاد 



40

أصلي بالي

وطريقة  للحداثة،  التركية  الفلسفة  إنها  أكبر.  ومجال  عريضة 
المسيطرة  القوة  إن  الإنسانية...  فكرة  إنها  بإنسانية،  للعيش 
والفعالة في الدولة هي العلم والمنطق، وليس القوانين والأوامر 

الدينية.)))« 

الالتزامات  م��ن  كمجموعة  للعلمانية،  ال��ت��ص��ور  ه��و  ه���ذا 
المستغرب  وم��ن  ال��دول��ة،  عن  الدين  فصل  من  أكثر  الجوهرية، 
أن لا يتسامح مع هوية التعبير الديني. حاولت الأغلبية لحزب 
الوطن مرة أخرى تجاوز قرار المحكمة بالقانون رقم )367( في 
أكتوبر عام 1990م))) هذه المرة التمس رفع الحظر على الحجاب 
عبر حرية اللباس في مؤسسات التعليم العالي، حيث لا يوجد 
قانون يمنع مثل هذه الملابس. إن غياب أرضية قانونية للمنع كان 
الأساس الذي اعتمد عليه حزب الوطن لمنع الجامعات من منع 
الحجاب. وفي هذه المرة قام حزب المعارضة الرئيس بالاعتماد 
قراءته  ولكن يجب  ليس غير دستوري،  القانون  أن  على تحدي 

بموازاة القرارات السابقة))). 

“القوانين  مصطلح  ب��أن  المحكمة  ج��ادل��ت  أخ���رى،  بكلمات 
السارية”، بما في ذلك الدستور الذي يفسر عن طريق المحكمة. 
بهذا التوضيح، ومنذ قرار عام 1989 الصادر عن المحكمة وجد 

قرار المحكمة رقم 1/1989 12/1989، 7 اذار 1989,تقارير المحكمة الدستورية، رقم 25،  	(((
. 65-133

Merve Kavakçı, Headscarf Politics in Turkey: A Pos t :لمزيد من المناقشة للقانون انظر 	(((
.colonial Reading (Palgrave, 2010), at 64-71

القرار الثاني تمت مناقشته بمزيد من التفصيل في الهامش السابق. 	(((



41

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

أن السماح للحجاب في الجامعات يعُد مخالفة لمبادئ الدستور 
العلماني؛ لذا، فإن الحجاب يقع ضمن اللباس الممنوع بالقانون. 

وأوائ���ل  الثمانينيات  أواخ����ر  ف��ي  الج��ه��ود  ه���ذه  ف��ش��ل  ب��ع��د 
التسعينيات، تم تناول القضية عن طريق حزب الرفاه في الأحداث 

التي عجلت بسقوط الحزب، كما ذكر في الجزء السابق. 

كما نوقش سابقاً، فإن حزب الرفاه قد تكوّن في عام 1983 
الإسلامية  لل�أح��زاب  ك��وري��ث  المتعدد  النظام  إق���رار  تم  عندما 
كبير في  والسبعينيات، وحصل على نجاح  الستينيات  فترة  في 
انتخابات سنة 1995 التشريعية، عندما حصل على الجزء الأكبر 
ال��ذي شكل  من الأص��وات. إذ كان الح��زب الأكبر في التحالف 
أربكان  الدين  الح��زب نجم  قائد  وأصبح   ،1996 عام  الحكومة 
أول رئيس وزراء ذي توجه إسلامي في تاريخ تركيا الجمهورية. 
ك��أول م��رة ف��ي الح��ك��م، ق��ام ح��زب ال��رف��اه بسرعة بإبعاد نخب 
الدولة التقليدية وبتوجيه السياسة التركية الخارجية نحو العالم 
الرفاه  لح��زب  التابعة  البلديات  بعض  قامت  بينما  الإسال�م��ي، 
الخ��م��ور في  بيع  منع  مثل:  ال��دي��ن،  م��ن  نابعة  م��ب��ادرات  بتقديم 
العام  الاحتشام  إلى  والدعوة  مقاطعاتها،  في  الموجودة  المطاعم 

الجديد للحد من الدعارة. 

يمثل  أنه  على  إليه  ينُظر  لأنه  للعداوة  الرفاه  حزب  تعرض 
الأسلمة الزاحفة من خلال الرأي العام. وقد دفع حزب الرفاه 
مثل  ال��ع��ام��ة  الأم��اك��ن  ف��ي  للحجاب  بالسماح  مطالبته  ف��ات��ورة 



42

أصلي بالي

جاء  سابقاً،  مناقشته  تمت  كما  البلديات.  ومقرات  الجامعات 
المدني  المجتمع  ف��ي  العلمانية  الم��ؤس��س��ات  م��ع  متحدا  العسكر 
الكمالية  ع��ن  ال��دف��اع  “حملة  العامة  الحملة  م��ب��ادرة  وأط��ل��ق��وا 
مسيرات  ونفذوا  سريعة؛  شعبية  اكتسبت  والتي  والعلمانية”، 
الرفاه، مهدّت  إعلامية مدعومة ضد حزب  منتظمة، وحملات 
شباط   28 في  والعسكر  أربكان  حكومة  بين  للمواجهة  الطريق 
الثامن  التركي بعملية  التاريخ السياسي  1997، كما سميت في 
الثماني  التوجيهات  تضمنت  التي   1997 شباط  من  والعشرين 
عشرة للحكومة المدنية من العسكريين، والتي تم الحديث عنها 
سابقاً. ومن بين أشياء أخرى، أعلن المجلس الأمني التركي كجزء 
من عملية الثامن عشر من فبراير أن الظهور المتزايد للحجاب 
بالتهديد  يسمى  لما  الرئيسية  المؤشرات  من  العامة  الأماكن  في 
التهديد  أن��ة  العسكريين على  قبل  م��ن  ح��دد  ال��ذي  الإسال�م��ي، 
الوحيد الأكثر أهمية للأمن الداخلي ووجود الدولة. وطبقا لهذا 
التصور، كان أحد التوجيهات الثماني عشرة هي التنفيذ الحاسم 

لمنع الحجاب في جميع الأماكن العامة، والجامعات))). 

الأمن  ومجلس  الجيش  قائد  مع  المباشرة  المواجهة  وبسبب 
القومي، اضطر أربكان إلى توقيع القرارات، وقد طبقت بنودها 
إج��ب��اره على  إذ تم  أرب��ك��ان  بعد  التي ج��اءت  م��ن قبل الحكومة 
الاستقالة بعد سنة واح��دة فقط من رئاسة ال��وزراء، وذلك في 
شهر حزيران عام 1997. في العقد التالي لمحاولة الرفاه لإلغاء 
 Alev Çınar, “Subversion and Subjugation in the Public Sphere: Secularism and the 	(((

 .Headscarf,” Signs 33(4) (2008), 891



43

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

منع الحجاب، أصبحت القضية خاملة على الرغم من الضغط 
الشعبي الكبير لإزالة منع ارتداء الحجاب، وأفادت بعض الأبحاث 
أن أكثر من 60%من النساء التركيات يرتدين نوعاً من أنواع غطاء 
الرأس، وأفادت دراسات مسح أخرى أجريت عام 2000م أن أكثر 
من 70% من الأتراك يؤيدون رفع المنع عن ارتداء الحجاب في 

الجامعات))). 

مع إغلاق حزب الرفاه، قام برلمانيو وأعضاء الحزب بتشكيل 
حزب جديد باسم )الفضيلة( والذي أغلق أيضاً بسبب نشاطات 
معادية للعلمانية في عام 2001م. أدى الإغلاق الثاني للحزب إلى 
 AKP التنظيم من جديد في المعسكر الإسلامي، بتشكيل حزب
من ليبراليين وفئات محافظة تحت قيادة أربكان، )حزب السعادة( 
للمعسكر  الموالين  السعادة جيلا شابا من  تشكيل حزب  وأظهر 
من  واح��دة  وبعد سنة  الواجهة.  إلى  الثمانينيات  في  الإسلامي 
تشكيلة، فاز حزب السعادة فوزا مدوّيا في الانتخابات التشريعية 
عام 2002م، وحصل على أغلبية المقاعد البرلمانية ووضع قائد 
الح��زب رج��ب طيب اردوغ���ان كرئيس ل��ل��وزراء ع��ام 2003. ولم 
يحاول أن يناقش قضية الحجاب في بداية تولية السلطة على 
الرغم من وجود أغلبية كبيرة تستطيع رفع المنع، ليس في حزب 
السعادة فقط بل وحتى من أطياف أخرى من المجتمع التركي. 
إلا أن الصعوبة من وجهة نظر حزب السعادة ليس في الإجماع 
انظر:  المثال،  سبيل  على  انظر  الأبحاث،  احتوتها  التي  المعلومات  عن  التقارير  من  لمزيد  	(((
 Özgür Öğret, “Uncovering a real headscarf debate in Turkey,” Hürriyet, October 20,
 2010; Ali Çarkoğlu and Binnaz Toprak, Religion, Society and Politics in Changing

 .)Turkey (TESEV (Turkish Economic and Social Studies Foundation), 2006



44

أصلي بالي

الاجتماعي بل في غياب الإجماع الدستوري لإنهاء المنع. وشكّل 
الرفض الحازم المستمر لحزب المعارضة الرئيسي، )CHP( لقبول 
التغيير السياسي ودعم العسكريين والمحكمة الدستورية لموقف 
وبغياب  التشريعي.  لإل�صال�ح  كبيراً  عائقاً  الم��ع��ارض،  الح��زب 
الإجماع الدستوري، لم يتحرك الحزب إلى الإمام على الرغم من 

الدعم الانتخابي الواسع لإزالة منع الحجاب. 

الرفاه  بعد إغال�ق حزب   – وقد عدلت أح��داث عام 2007 
هذه  في  السعادة  ح��زب  حسابات  الحجاب-  بقضية  لارتباطه 
القضية، محاولة العسكريين والقضاء لمقاومة تعيين مرشح حزب 
يكن  لم  الفاصل.  الح��د  كانت  غ��ول(  )عبدالله  رئيسا  السعادة 
عبدالله غول الذي كان وزيرا للخارجية شخصاً خلافياً كما كان، 
على سبيل المثال، أردوغان ويمكن أن يمر كمرشح لرئاسة الدولة 
برغبة من الجميع، لكن القضية هي أن زوجته ترتدي الحجاب، 
إن فكرة أن تكون السيدة الأولى ترتدي الحجاب وتحضر مراسم 

الدولة كانت بمثابة لعنة للعسكريين ونخب الدولة الكمالية))). 

خلال  من  مباشرة  غول  عبدالله  ترشح  العسكريون  عارض 
النشر على الموقع الإلكتروني لمعارضة هذا الترشح، بينما قدم 
الدستورية  المحكمة  من  دستورياً  تحدياً  المعارض   CHP ح��زب 

الانزعاج من زوجة عبدالله غول Hayrunnisa، كان موضوعا دائماً. أثناء الإعداد لتولية  	(((
شهر   28  ،BBC العلمانية،  المؤسسة  أرق  قد  الرئاسي  غول  عبدالله  طموح  إن  الرئاسة. 
انظر  ترتدي الحجاب(. مؤخرا،  أن زوجة غول  أنهم كرهوا حقيقة  العلم  )مع  آب 2007 
)الحجاب يفسد احتفال تركيا السنوي( BBC 29 تشرين أول 2010 )علماً أن قائد الجيش 
المعارض الرئيسي وكبار الضباط قد قاطعوا الاحتفال الرئاسي باليوم الجمهوري لأن زوجة 

عبداللة غول حضرت بحجابها. 
 



45

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

تعيين غول  والذي تم  البرلماني،  بالتصويت  يتعلق  إجرائي  بأمر 
من خلاله. 

تحدّت المحكمة تعيين غول، وانقلبت على التصويت البرلماني 
السعادة  ردَّ حزب  إجرائية.  لمتطلبات  متكلف  تفسير  من خلال 
لهذا التحدي المزدوج من الجيش والقضاء بالدعوة إلى انتخابات 
مبكرة. في انتخابات صيف 2007، وقد فاز الحزب بقطاع واسع 
أغلبية  يشكل  وأصبح  عليها  التي حصل  المقاعد  وازدادت عدد 
في  العسكري  التدخل  من  عدم رضى  الناخبون  أبدى  برلمانية. 
الحكومة المدنية في شهر آب )أغسطس( من عام 2007، على 
عكس القبول الشعبي الواسع للتدخل العسكري أثناء عملية الثامن 
والعشرين من شباط في العقد الماضي. كنتيجة لهذه الانتخابات 
عوقب الحزب المعارض وكذلك الجيش والقضاء وقاموا بسحب 
ال��رئ��اس��ي حسب  ت��رش��ح غ���ول، وأخ���ذ المقعد  اع��ت��راض��ه��م على 
بنساء محجبات  الأزم��ة في 2007  تركيا من  الأص��ول. خرجت 
يقلدن السيدة الأولى في البلاد. ويبدو أن المدَّ الجديد قد أعاد 
قضية الحجاب مرة أخرى، رغم ذلك، وما تلاه كان تكراراً للقمع 

السابق. 

 أصر الحزب، مدفوعاً بالنصر الانتخابي وإمساكة برئاسة 
الم��ب��ادرة الدستورية الج��دي��دة، إذ  ال��دول��ة، على  ال���وزراء ورئاسة 
أراد تغيير الدستور الذي تمت صياغته تحت الحكم العسكري 
في عام 1982 بدستور مدني جديد. بينما كانت عملية إعداد 
دستور جديد جارية كمقترح برلماني، من خلال مجموعة أساتذة 



46

أصلي بالي

ليبراليين متخصصين في القانون الدستوري، وذلك في خريف 
2007. كانت قضية الحجاب تظهر من جديد. قام أردوغان في 
على  للحجاب  منفصل  دستوري  تعديل  باقتراح  مفاجئة  حركة 
الواسع.  الدستور الجديد  بذلك مسودة  دستور 1982م، سابقا 
من خلال تعديلات طفيفة على بنديين دستوريين- البند رقم 10 
)المساواة في استخدام الخدمات العامة( والبند رقم 42 )الحق 
في التعليم( بالتحالف مع حزب الحق الأساسي، وقد هدف حزب 

السعادة بتلك الخطوة إلى رفع الحظر عن الحجاب مباشرةً. 

كانت  لأنها  تح��ولاً،  المقترحة  الدستورية  التعديلات  وعُ��دّت 
عن العدالة القانونية وحرية التعليم، لكن من آثارها رفع الحظر 
عن الحجاب. وحصل المقترح على أصوات كافية لتمريره حسب 
الإجراءات التي استخدمت في تعديل القوانين الكثيرة السابقة، 
وأثار ذلك التحرك تحدي الحزب المعارض، من خلال المحكمة 
الدستورية، بأن الإصلاحات تخالف بنود الدستور العلماني غير 
القابل للتغيير، لذلك تعد لاغيه وباطلة إجرائيا. وفي قرار آخر 
مثير للجدل بشكل كبير، في 5 حزيران 2008م أبطلت المحكمة 
مبادئ  مع  تطابقها  عدم  على  معتمدة  الإصلاحات،  الدستورية 

العلمانية))). 

تعُطِ  لم  الدستورية  المحكمة  حقيقة  أن  كان  المناسبة  هذه  في  الخلاف  مصادر  أحد  	(((
المناسبة.  الدستورية  الإجراءات  بمراجعة  تقوم  لكي  1982م،  دستور  ضمن  الصلاحيات 
يحدد البند 148 من دستور 1982م وبصراحة مراجعة أي عيوب في الإجراءات الانتخابية 
والتي لم يطرح أي منها في هذه الحالة. حيث أن التحدي للإصلاحات الدستورية لم يكن 
إجرائيا، ولكن للمسميات فقد اعتقد معظم علماء القانون الدستوري التركي أن المحكمة 

كانت متغولة جداً. 



47

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

ناقشت موضوع إغلاق  بل  القرار،  بهذا  تكتفِ المحكمة  ولم 
الحزب على الرغم من أنة حصل على الأغلبية قبل عدة أشهر 

فقط في انتخابات وطنية مبكرة. 

التحدي أمام حزب السعادة -كما ذكر في بداية المقال- بنُي 
على ادعاءات بأن الحزب أصبح يشكل نقطة مركزية في الأنشطة 
للإصلاحات  دعمه  خلال  من  واسع  وبشكل  للعلمانية،  المعادية 
المتعلقة بالحجاب. وأفلت الحزب بصعوبة من قضية إغلاقة عن 
وتحذيراً  لوماً  وجهت  المحكمة  لكن  العسكرية،  المحكمة  طريق 
نتيجتها  ستكون  المجال  ه��ذا  في  إضافية  أنشطة  ب��أن  للحزب، 

المحتملة إغلاق الحزب))).

مزعزعاً  الحجاب  في قضية  الدستورية  المحكمة  قرار  كان 
لقوة  الجانب  أح��ادي  كبيراً  توسعاً  استلزم  لأنه  الطرفين،  لكلا 
المحكمة في المراجعة، ولأنه يوضح بشكل منطقي أن الدولة لا 
تستطيع تبنّي إصلاحات دستورية من خلال الدوائر السياسية 

المعتادة. 

)أو  “الأولية”  القوة  بين  تفسيرها،  ميزت المحكمة في  وقد 
اللاحقة  “التالية”  )أو  “الثانوية”  وبني�  الأصلي(  “الأساسية” 

للتشريعات الدستورية. 
في الحقيقة إن غالبية القضاة صوتوا لإغلاق الحزب )6 من 11(، لكن حلّ الأحزاب يتطلب  	(((
دعم ثلثي القضاة والبالغ عددهم سبعة قضاة. إضافة إلى إن 10 من 11 قاضياً )جميعهم 
باستثناء رئيس المحكمة Hasim Kilic( وجدوا أن الحزب مذنب في التورط في انشطة ضد 
العلمانية، واتخذوا العقوبة المخففة لتقليل دعم الحزب من موازنة الدولة. كما هو مبين في 
البند 69 )8(. إن التصميم من قبل عشرة قضاة بأن انشطة الحزب تشكل تهديداً للعلمانية 
قد نظر آلية بأنه بمثابة كرت أصفر. -أو تحذيراً قوياً جداً- للحزب، وقد يواجة عقوبة 

الإغلاق في المرة القادمة. 



48

أصلي بالي

وبينت المحكمة أن القوة الأساسية للبنود الأصلية غير قابلة 
للإصلاح والتغير، مثل ما يتعلق بالعلمانية، والتي ظهرت بشكل 
خاص في ظروف دستورية غير اعتيادية. هذه القوة، في تفسير 
المحكمة للتشريعات الأساسية، والتي هي إما أنه جرى تبنيها من 
خلال الانتخاب، أو تم إقرارها في الانتخابات الأولى لافتراض 
المهام التشريعية الإضافية التي تلت مرحلة الانقطاع السياسي 
دستور  مسودة  يقدم  أن  للبرلمان  يجوز  ولا  ال��دول��ة.  في  للنظام 
المبنية  الأساسية  للمبادئ  جديدة  تفسيرات  يقدم  أن  أو  جديد 
على القوة التشريعية الطبيعية، على الرغم من البنود الواضحة 

للدستور المكتوب والتي تقدم إجراءات واضحة للإصلاحات. 

هذا التعريف يؤكد أن الجمهورية التركية تستطيع فقط تبنّي 
دستور جديد أو توجهات جديدة نحو قضية العلمانية من خلال 
تدخّل قانوني زائد، والذي عرفته تركيا تاريخياً من خلال أشكال 
التاريخ  الانقلابات العسكرية. وقد لاحظ عدد من المحللين أن 
التركي الدستوري لا يتوافق مع ادعاء المحكمة؛ – فالدستور التركي 
عام 1924 لم يوضع عن طريق الجمعية التأسيسية الأصلية بل 
قواه  مستخدماً  1923م،  عام  انتخب  ال��ذي  البرلمان  طريق  عن 
التشريعية))). على النقيض من ذلك، فإن دستور 1982م، وُضع 
عن طريق الجيش عقب الانقلاب واحتوى على محددات مشددة 
لحقوق الإنسان، والتي كانت حجر عثرة في طريق التحرر في 
تركيا. وعلى النقيض من هذا السياق، فإن قرار المحكمة يعرض 
 Ergun Özbudun, “New constitution is now :لتحليل نقدي حاد لتفسير المحكمة. انظر 	(((

 .a must,” Today’s Zaman, October 26, 2008



49

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

إغلاق القنوات الدستورية للإصلاح الدستوري في تركيا. 

بالنسبة للنخب التي حكمت تركيا، فإن الحجاب  - رمزياً - 
يمثل تهديداً لا يمكن التساهل معه، قد يؤدي إلى التراجع عن 
تحديث الأمة وعلمنتها))). حتى هذا الشكل المتطرف من التدخل 
عدّ بوضوح مفضلًا لمثل هذا التهديد. هذا التكرار للجدل حول 
الحجاب في تركيا يطرح السؤال التالي بشكل أكثر إلحاحاً من 
قبل: لماذا يشعر الساسة المسيطرون على المؤسسات الكبرى بأن 
الحجاب الذي ترتدية فتيات يذهبن إلى الجامعات يعُدّ تهديداً 

للعلمانية؟ 

في الجزء الأخير من هذه الورقة، سوف أستعرض التاريخ 
المقدم هنا وأعطي جواباً، بينما أقدم مخرجاً ممكنا للخروج من 
النقاش حول  إعادة  للصراع، من أجل  المسدود الحالي  الطريق 

مفهوم الحداثة والإسلام. 

ثنائية الإسلام والحداثة في تركيا المعاصرة

إن جذور الأزمات المستعصية لأزمة الحجاب تكمن في المفهوم 

للجدل عند الأتراك يوجد أدب سابق كثير لأهمية رمزية الحجاب في السياق السياسي  	(((
القضية  لهذه  المعالجات  أفضل  ومن  2008م.  عام  التطورات  في  خاص  وبشكل  التركي 
هي النشرة التي هي من مساهمات مجلس بحوث علم الاجتماع. انظر على سيل المثال، 
 e.g., Ayşe Kadıoğlu, “The headscarf and citizenship in Turkey,” Immanent انظر: 
Frame, April 23, 2008, http://www.ssrc.org/blogs/immanent_frame/2008/04/23/the-
 headscarf-and-citizenship-in-turkey/; Nilüfer Göle, “A headscarf affair, a women’s
affair?,” Immanent Frame, February 21, 2008, http://www.ssrc.org/blogs/imma-
 nent_frame/2008/02/21/a-headscarf-affair-a-womens-affair/; and Şeyla Benhabib,
 “What is that on your head? Turkey’s new legislation concerning the ‘headscarf’,”
Dialogues on Civilization, March 5, 2008, http://www.resetdoc.org/EN/Benhabib-

.Headscarf.php



50

أصلي بالي

التركي للعلاقة بين الإسلام والحداثة لتفسير التاريخ للجمهورية 
والتي سوف ترد في هذا المقال. 

بالنسبة للقطاعات العلمانية من المجتمع التركي فإن التعديلات 
على الحجاب لا تمثل نصراً رمزياً جزئيا أو طفيفاً. وبدلاً من 
ذلك، فإن الانعكاس للحظر المفروض على ارتداء الحجاب في 
المؤسسات العامة يعد بمثابة انعكاس لإنجازات الدولة التركية، 
الكمال  بمفهوم  أيضاً  وإنم��ا  فقط،  بالعلمنة  يتعلق  فيما  ليس 

والتحديث. 

ال��ت��راج��ع بعيداً عن  أق��ل م��ن  ت��ه��دي��داً  إن الح��ج��اب لا يمثل 
إنجازات الحداثة التركية المفهومة في ضوء ذلك. إن خصوصيات 
أيدلوجيات الحداثة التي انبثقت من التجربة العثمانية المتأخرة 
على  وضعت  والتي  التركية،  للهوية  معين  تعريف  على  تنطوي 
لقد  )الم��ل��ت��زم(.  المتدين  المجتمع  م��ع  تصادمي  )م��س��ار(  أس���اس 
إنتاج  تعتمد على  التي  تلك  وهبت الحداثة دلالات معينة، منها 
ثقافة عامة معينة، وأفضل مثال على ذلك تحرر المرأة التركية 
العصرية، والتي كان مجرد وجودها في المجال العام يعدّ بمثابة 

شهادة بليغة وواحة لإنجازات المشروع الكمالي. 

العامة  الرؤية  استخدمت  للجمهورية،  الأول��ى  العقود  ومنذ 
للمرأة كوسيلة إستراتيجية في عرض الهوية العلمانية الحديثة 
مسبقاً  أق��ت��رح  وكما  الج��دي��دة.  التركية  ال��دول��ة  صاغتها  التي 
المهن  وفي  الرياضية  المنافسات  في  الم��رأة  مشاركة  خلال  ومن 



51

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

العامة كالقانون والطب وتوليهن مناصب كعضوات في البرلمان، 
والقفزات في مجال العلوم، تعد كلها دليلًا على مشروع الدولة، 
الدولة  دور  كان  أساس  وبشكل  لها.  الحديثة  التحررية  والرؤية 
السياسي عاملًا رئيساً في إبراز المرأة التركية وتحريرها وفقاً 
للمثل العلمانية المركزية العليا، وكصياغة للهوية العامة للتحديث 

والكمال. 

إقليم  في  الغربية  الملابس  ترتدي  التي  المعاصرة  الم��رأة  إن 
في  الم��رأة  بينما تمثل  الج��دي��دة،  الهوية  ه��ذه  تعبر عن  الوسط 
بعد  تخترقها  لم  منطقة  الحجاب  ترتدي  والتي  الريف  منطقة 
غطاء  كاستخدام  الريفية  التقاليد  هذه  مثل  المعاصرة.  دع��وات 
التهديد  إن  الدولة.  تلق مقاومة  لم  الريفية  المناطق  ال��رأس في 

بارتداء الحجاب لا ينبع من الاستخدام التقليدي للحجاب. 

حول  ال��س��رد  على  والمتمركز  العلمانية  ال��دول��ة  نم���وذج  م��ع 
التهديد  إن  والتبعية.  الدين  للمرأة من  القانون الأساسي  تحرر 
المباشر للحجاب نشأ عندما بدأت المرأة التركية تعبر عن الهوية 
والتي  الدينية،  )المظاهر(  المؤشرات  تستعيد  والتي  الشخصية 

سبق إزالتها من قبل الدولة. 

الدولة لدعم هذا  القمع من قبل  وفي نهاية المطاف، وصل 
التهديد إلى حد إنكار الحق في التعلم للنساء المتحررات. وعلى 
بالنموذج  المحجبات  النساء  لوصف  المبذولة  الجهود  من  الرغم 
في  النساء  وج��ود  أن  إلا  الأصولية،  للعلمانية  المعادي  الرجعي 



52

أصلي بالي

مراكز التسوق والمقاهي والمطاعم وحرم الجامعات تمثل - بدلاً 
من ذلك - الرؤية الحديثة للدولة، والتي وضعت بعناية للمجال 

العام للجمهورية. 

لم يعد وجود النساء المحجبات مرتبطاً بالمناطق الريفية في 
تركيا، بل أصبحت تشكل طبقة متعلمة يحسب حسابها في قوى 
الحديثة  العلمانية  معاقل  قبل  من  سياسياً  النشطة  المعارضة 

الرسمية. 

ال��ن��س��اء المح��ج��ب��ات للسياسات  ال��واض��ح، أن م��ق��اوم��ة  وم��ن 
الرسمية القائمة على أساس استبعادهن من الجامعات ومراكز 
التقليدية،  الهويات  لاستعادة  محاولة  فقط  ليس  العام  القطاع 
قبل  من  للمرأة،  التقليدي  وغير  الجديد  للدور  تأكيداً  يعدّ  بل 
شريحة أوسع من المجتمع التركي من خلال التعليم العالي والعمل 

المهني))). 

من خلال  تتضح  المعنى،  هذا  في  الواضحة  المفارقات  ومن 
تمكين المرأة المسلمة، التي حولت المحجبات إلى نموذج أو رمز 

لتحدي الدولة العلمانية من منظور النوع الاجتماعي. 

البالغة الحساسية في تركيا والواضحة  من الأمور الرمزية 
)المتمثلة( بإعادة التفاوض بشأن العلاقة بين الإسلام والحداثة، 
وال��ت��ي تم��ث��ل ال���رؤي���ة الج���دي���دة ل��ل��ح��ج��اب ف��ي م��رك��ز المشروع 
الثورة  لمنجزات  تهديداً  بوصفه  محيطه،  من  ب��دلاً  الجمهوري 

في هذا الصدد، فإن رفع الحظر عن ارتداء الحجاب يقلل من المساواة بين المرأة والرجل  	(((
كما هو حول المساواة بين النساء من مختلف الطبقات الاجتماعية. 



53

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

الثقافية للمؤسسين، وبوجود زوجة الرئيس وزوجة رئيس الوزراء 
بالحجاب، يجري الآن في المؤسسات الأساسية للجمهورية والتي 
التقليدية  النخب  للحداثة أن نجد  ينتشر فيها تصور بديل  بدأ 

للدولة. 

هذا التحدي يعدّ بمثابة تهديد. لقد تمت تسمية الجمهورية 
يعدّ  بناء على تصور مفهوم الحداثة )المعاصرة( والذي  التركية 
شاملًا للفئات غير المتجانسة في المجتمع التركي، وهي تتألف من 

مجموعات اجتماعية من الفئتين: الملتزمين دينياً، والعلمانيين. 

بين  التجانس  لإن��ت��اج  تصميمها  تم  الوطنية  المؤسسات  إن 
العلمانيين  على  يجب  لذا،  والغربية؛  الحديثة  العامة  العلمانية 
الأت��راك الآن التعامل مع عملية أكثر تعقيداً من عملية تشكيل 

الهوية. 

وبناء على وجهة نظر المؤسسين، فإن فكرة الدولة لا يمكنها 
تحقيق الحداثة من خلال القمع أو خصخصة الدين، إذ إن هذه 
الفكرة لم تعد صالحة. وهذا لا يمثل تراجعاً، وإنما يمكن اعتباره 
ذروة مشروع الكمالية، والتي تتواجه الآن مع بدائل قوية ومحلية 

لمشاريع الحداثة الخاصة بها. 

من  تركيا  ف��ي  الإسال�م��يني�  للسياسيين  م��ؤي��دي��ن  ظ��ه��ور  إن 
الذين يتبنون الإطار الأساسي للتحديث في الجمهورية والسيادة 
الشعبية والتعددية السياسية، التي تقترح التفسير على أساس 
العقيدة العلمانية بدلاً من السعي لأن تحل محلها، ما هو إلا شهادة 



54

أصلي بالي

على عمق استيعاب المجتمع التركي لأهم المؤشرات والإصلاحات 
بعيدة المدى التي تضطلع بها الدولة. 

كما رأينا، فإن ظهور الملتزمين دينياً والانتشار المتزايد للنساء 
المحجبات عُدّ تحدياً كافياً لقيادة السلطة الأيديولوجية العلمانية 

في البلاد، والتي عدّته تهديداً للأمن القومي عام 1997م.

العسكري  التدخل  ق��در من  أي  ف��إن  ال��زم��ان،  بعد عقد من 
كان قادراً على عكس هذا التحدي؛ وعلاوة على ذلك، فإن آخر 
المواجهات حول الحجاب في عام 2007-2008م أحدث مساراً 
أو منحنىً مختلفاً عما كان الوضع عليه قبل عقد من الزمان. 
ال��رغ��م م��ن رد الفعل العنيف م��ن قبل  الم���رة، وع��ل��ى  وف��ي ه��ذه 
الدولة، كان حزب العدالة والتنمية قادراً على المزيد من الحفاظ 
لنفوذ لنخبة  على )الاستمرار( كمحاور، بدلاً من أن يكون تابعاً 

الكمالية. 

وفي الحقيقة، فإن الطعن في تعريف العلمانية وتحديد الهوية 
النخب  اثنتين من  بين  الآن  يجري  التركية  للجمهورية  العلمانية 
المتنافسة، وليس من خلال القمع لمجموعة من القوى الاجتماعية 
على يد قوى أخرى وهو ما يحدد مرحلة جديدة لفصل غير سهل 

من التوتر بين الإسلام والحداثة في السياق التركي. 

إن التغيير الحاصل على مدى العشر سنوات منذ أزمة الحجاب 
عام 1997 ما هو إلا نتيجة للتحوّل أو التغير الديموغرافي لتركيا، 
العدالة  ح��زب  بنجاح  مقروناً  الثمانينيات،  منذ  يجري  وال��ذي 



55

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

والتنمية، في تمثيل الدوائر الانتخابية والانتقال إلى مسار بديل 
في البرلمان، وفي السنوات الثماني، ومنذ أول دخول لحزب العدالة 
والتنمية إلى المكاتب الحكومية، وانخراطها في عملية الإصلاح 
من داخل الدولة؛ فعلى سبيل المثال، شهدت الهوية البيروقراطية 
الفترة))).  التغير في هذه  الدينية بعض  لكوادر مديرية الشؤون 
مع هذا التغيير، فإن المسافة القائمة بين الإنتاج والتي تقودها 
الدولة الرسمية بين المعتدلين )المستنيرين( والإسلام الحديث من 
جهة، ونهج الإسلام للملتزمين دينياً من جهة أخرى، فيه بعض 

الاحتمالية لعدم تجاوزه. 

في  والتنمية  العدالة  حزب  نهج  ساعد  فقد  أع��م،  وبصورة 
التغلب على الفجوة بين الدولة والمجتمع، والتي نمت لتصبح هوة 
هائلة في نهاية التسعينيات. في حين أنه في الفترات السابقة 
لعب الطعن حول مسائل الدين والهوية ما بين الجهات الفاعلة في 
الدولة من جهة، والملتزمين دينيا والجهات الاجتماعية من جهة 
أخرى. إن الخط العام والذي يقسم هذين المعسكرين بدأ يطُمس 
في العقد الماضي، حيث لم يعد للنخب العلمانية الكمالية وصول 
لم  خاص إلى مقاليد السلطة، كما أن جماعات الملتزمين دينياً 

تعد حصراً للمتوسلين، الذين يسعون لأن يكونوا مقبولين. 

أحد التوضيحات الدرامية لهذا التحول الظاهر في الاستفتاء 

على سبيل المثال، في مقالة رائعة في الآونة الأخيرة، وقد درست فاطمة Tütüncü إدخال  	(((
الإناث واعظات مع ارتداء الحجاب كموظفين في مديرية الشؤون الدينية من قبل حزب 
العدالة والتنمية منذ 2004م. وهي تناقش أيضا مجموعة متنوعة من التغييرات في المديرية 
 Fatma Tütüncü, “The Women Preachers of :تحت قيادة حزب العدالة والتنمية، انظر

.the Secular State,” Middle Eastern Studies 46(4) (2010): 595-614



56

أصلي بالي

الذي حدث في تركيا في سبتمبر 2010م))). 

مجموعة  والتنمية(  ال��ع��دال��ة  ح��زب  )م��ن  الحكومة  أدخ��ل��ت 
من التعديلات الدستورية في ربيع عام 2010 وقد وافق عليها 
البرلمان، وقدمت للاستفتاء الوطني في الذكرى الثلاثين لانقلاب 
بعض  لتصحيح  الأح��ك��ام  ح��زم��ة  وشملت   .1980 ع��ام  الج��ي��ش 
التجاوزات غير الليبرالية لدستور 1982م، بما في ذلك مجالات 
الإصلاح القضائي، وحقوق الفرد وحرياته، وتقليص صلاحيات 
المحاكم العسكرية، وإعادة تنظيم السلطة القضائية المدنية، بما 
في ذلك المحكمة الدستورية ومجلس محافظي القضاة والمدّعين 

العامّين. 

في حين اتُهمت النخب التقليدية من حزب العدالة والتنمية 
لقيامه بهذه الإصلاحات إلى حزمة المحاكم التركية مع الإسلاميين، 
حيث كان التأثير الفعلي للتعديلات إضفاء الطابع الديمقراطي 
على السلطة القضائية على وجه الخصوص، وإصلاح إجراءات 
قد  كان  الذي  الأيديولوجية  اختبار  لإزال��ة  القضائية  التعيينات 
فرض على الترفيعات القضائية لفترة طويلة من الزمن، وذلك 
والمدعين  للقضاة  العليا  الهيئة  عضوية  ب��اب  فتح  خال�ل  م��ن 
العامين لشريحة أكثر تمثيلًا للسلطة القضائية، أو كسر احتكار 
الإصلاحات التي تمارس منذ فترة طويلة من قبل زمرة للسيطرة 
على المجلس، الذي كان قد طالب جميع المرشحين في القضاء 

وقد كتبت بالتفصيل حول هذا الاستفتاء في أماكن أخرى. انظر أصلي بالي »تركيا لتفريغ‹  	(((
المحكمة استفتاء التعبئة والتغليف، »تقرير الشرق الأوسط«، 5 نوفمبر 2010. 



57

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

والقمعية  العلمانية  لمفهوم  وواض��ح  ح��ازم  سجل  بتوفير  العالي 
التي تقوم بها احتراماً لسلطة الجيش، مع الأحكام التي يقتصر 
اختصاص المحاكم العسكرية، وتعزيز صلاحيات القضاء المدني، 
وإصلاح إجراء التعيينات، وإقرار حزمة التعديلات الدستورية، ما 
أحدث تغيراً كبيراً في تكافؤ الفرص للطعن بالمبادىء الأساسية 

للنظام السياسي التركي في المستقبل. 

الدستورية  والمح��ك��م��ة  الج��ي��ش  بقضية  الم��ق��ال��ة  ه��ذه  ب���دأت 
التركية، والتي عملت جنباً إلى جنب لمنع أي محاولة من جانب 
الحكومات المدنية المنتخبة شعبياً لإعادة التفاوض حول مفهوم 
العلمانية الدستورية، بصرف النظر عن النجاح الذي قد تستمتع 
به الأحزاب الإسلامية الموالية لحزب العدالة والتنمية من خلال 
في  كانت  عقود،  مدى  وعلى  الديمقراطية.  السياسية  القنوات 
وضع حرج من أي محاولة للتوصل إلى تسوية جديدة في العلاقة 
سيما  ولا  السياسية،  القوى  بسبب  وذل��ك  وال��دول��ة،  الدين  بين 
الفروع غير المنتخبة في الدولة من الداخل، التي حظرت كافة 

المحاولات الرامية إلى إيجاد توازن جديد. 

مؤسسات  داخل  الراسخة  التقليدية  الكمالية  النخب  كانت 
أو  الخاصة  الهيمنة  خال�ل  من  عليها،  الحفاظ  وآلية  ال��دول��ة، 
ال��رئ��ي��س��ة، ولا سيما الجيش  ال��دول��ة  الاس��ت��يال�ء ع��ل��ى أج��ه��زة 



58

أصلي بالي

والقضاء))). 

من  سلسلة  خال�ل  وم��ن  والتنمية،  العدالة  ح��زب  نج��ح  لقد 
الهيمنة،  إستراتيجية  بإضعاف  الماضي  العقد  في  المواجهات 
السياسة  ف��ي  للتدخل  للجيش  التقديرية  السلطة  م��ن  والح���دّ 

المدنية، وكسر احتكار الكمالية على التعيينات القضائية. 

لمنع عبدالله  العسكري  التدخل  أثمرت محاولات  رأينا،  كما 
العدالة  معززة لحزب  ولاي��ة  على  بالحصول  الرئاسة،  من  غول 
والتنمية، وهو ما يدل بوضوح على فقدان الشهية في المجتمع 

المدني التركي لدور الجيش في الحكم المدني. 

للتحقيق  القضائية  الدعاوى  إلى جنب مع سلسلة من  جنباً 
في المؤامرات المزعومة والتي تنطوي على انقلاب ضباط الجيش 
النظام  في  ال��ت��وازن  ترجح   2007 انتخابات  ف��إن  المتقاعدين))) 
العسكرية لصالح حكومة  السلطة  عن  بعيداً  التركي،  السياسي 

مدنية. 

تراجع الجيش عن التدخل في شؤون الحكم المدنية العادية 
الكمالية  الأيديولوجية  عن  بعيداً  التحوّل  مع  جنب  إل��ى  جنباً 
عقود  خ��ارج  للعب  المشهد  إل��ى  يشير  ما  القضاء،  في  المطبقة 

التظلمات القديمة، التي ابتلي فيها النظام السياسي التركي. 

وقد درس ران Hirschl إضفاء الطابع المؤسسي على المراجعة القضائية بوصفها المهيمنة،  	(((
على وجه التحديد مثل الحفاظ على الجهاز من قبل النخب السياسية والمعارك في الانتقال 
cRan Hirschl, Towards Juristocracy: The Origins and Consequen  من السلطة. انظر :

 .)es of the New Constitutionalism (Harvard University Press, 2007
H. Akin Ünver, “Turkey’s ‘Deep State’ and the Ergenekon Conundrum,” Mi d :انظر 	(((

 .)dle East Institute Policy Brief (No. 23, April 2009



59

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

النخب  م��ن  اثنتين  أن  السياسي  الملعب  ف��ي  ال��ث��ب��ات  يعني 
السياسية المتنافسة في تركيا لم يعد لديهما إستراتيجية بديلة 
الانقسامات  ح��ول  الآراء  في  جديد  توافق  على  التفاوض  عن 
العميقة التي تميز بها النظام السياسي التركي، كما هو موضح 

في هذا المقال. 

 في العقود الأولى للنخب الكمالية للجمهورية تم اللجوء إلى 
القوة الكاملة للدولة، لقمع التحديات لمفاهيمها المفضلة للعلمانية 

والحداثة.

وابتداءً من أواخر الستينيات والسبعينيات، بدأت الأطراف 
الفاعلة والمؤيدة للإسلامية إلى العمل السياسي المنظم لمواجهة 
خلال  م��ن  الج��ه��ود  ه��ذه  تميزت  ولكن  للدولة،  النخبة  إحتكار 
أو  العسكري  التدخل  أشكال  من  شكل  في  الرئيسة  النكسات 
القضائي، والتي أوقفت المسار العادي للمساومة السياسية، في 
انتخابة  قوة  اكتسبت  للقوات الإسلامية  الموالية  القوى  أن  حين 

أكبر. 

ولكن مع كل جولة جديدة من المواجهات، لجأت الدولة إلى 
إنجاز تدابير قمعية بشكل متزايد، ما أنتج تسبب في نمو طائفة 
المبادىء  على  التفاوض  إع���ادة  لصالح  الاجتماعية  ال��ق��وى  م��ن 

الأساسية لعقيدة الدولة. 

المتتالية  الديمقراطية  الانتخابية  النسب  تزايد  ولمواجهة   
اعتماد إستراتيجيات غير ديمقراطية لاحتواء  للإسلاميين، تم 



60

أصلي بالي

وأدى  الديمقراطية.  ضد  الإسلامية  للحركة  المزعوم  التهديد 
التغيرات التي أدخلها حزب العدالة والتنمية، إلى وصول  تآكل 
المنتخبة في  الفروع غير  إلى  المميزة  التقليدية  الكمالية  النخب 

الحكومة. 

ماذا تبقّى، إذا؟ً هي عبارة عن قنوات سياسية عادية للمساومة 
لإجماع  تزوير  وهي  الوحدات،  من  الوسط  والحلول  والتفاوض 

النخبة المؤقت، مجردة من إستراتيجياتها القديمة للقمع. 

ويجب على النخب الكمالية أن تدخل الحلبة السياسية على 
من  فرضه  من  ب��دلاً  فعلًا،  العقيدة  عن  للدفاع  الم��س��اواة،  ق��دم 

أعلى. 

ه���ذا الم��ش��ه��د ال��س��ي��اس��ي الج��دي��د ي��ش��ي��ر ب����دوره إل���ى عدم 
الاستمرارية بين الاجتماعية وتوافق المؤسسين الذي طالما تميز 

بالجدل حول الحجاب والذي قد يحقق نتائج. 

إن النظام السياسي التركي بعد الاستفتاء ليس فيه ممثلين 
من النخب الكمالية التقليدية، ولا النخبة المعاكسة )المكافح( في 
خياراته  يفرض  أن  الآن  يمكنه  وال��ذي  والتنمية،  العدالة  حزب 
السياسي  النظام  هذا  في  المطلق  القمع  إلى  اللجوء  خلال  من 
المتاحة  الوحيدة  القناة  التفاوض هي  عملية  تكون  قد  الجديد. 
لتحقيق المصالحة بين المفاهيم المتنافسة على العلمانية والحداثة 
أو العلاقة بين الإسلام والدولة، خلال الثمانينيات والتسعينيات، 
وك��ان ق��د أع��رب ع��ن رؤي��ة بديلة م��ن الج��ه��ات الم��ؤي��دة للسلطة 



61

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

منظور  من  يسعى  كما  للدولة.  المعارضة  في  حديثاً  الإسلامية 
محيط إل��ى ف��رض نفسها ض��د الم��راك��ز ف��ي ظ��ل ح��زب العدالة 

والتنمية، فقد تم جلب هذه الرؤى البديلة داخل الدولة. 

ومع مفهوم الحداثة الكمالية والبديل لها، إذ تمثلها مجموعات 
تنافست داخل الدولة، ومع احتمال النجاح فإن الوحدة والتفاوض 
على الاختلافات الأساسية للتغلب على الثنائيات المتحجرة من 

القرن العشرين تصبح فجأة أقرب منالاً. 

خلال هذا المقال، ذهبت إلى أن الجدل حول الحجاب يقف 
في واحدة من العديد من المظاهر المحتملة الكامنة وراء مجموعة 
بالدين،  وعلاقتها  التركية،  ال��دول��ة  هوية  ح��ول  المواجهات  من 
ومفهومها للحداثة. مع تغيرات في المشهد السياسي في تركيا 
تعود لفترة وجيزة في هذا القسم الأخير، حيث تحسنت إمكانية 
للطعن  ينبغي  كبير.  ح��د  إل��ى  الكامنة  ال��ت��وت��رات  ه��ذه  معالجة 
والمفاهيم المتنافسة للإسلام  على العلاقة بين الدولة والدين – 
والحداثة- أن يصبح موضوع السياسة العادية، من دون اللجوء 
خلال  من  المنتجة  الوحدات  ثم  الإضافي  السياسي  القمع  إلى 
حلول وسط قد توصل هذه المفاوضات إلى التقارب بين النخبة 
التي لم تعد تزيح الصراعات الكامنة حول رمزية الحجاب إلى 

ساحة المعركة. 

ه��ن��اك عال�م��ة حقيقية واح���دة ظ��ه��رت م��ب��ك��راً، وه��ي عودة 
التفاوض الاجتماعي في الآونة الأخيرة على أرض الواقع حول 



62

أصلي بالي

أزمات الهوية في تركيا خلال العقود الأخيرة. 

مرة أخرى حول مسألة الحجاب، وفي أكتوبر 2010 بعد شهر 
واحد من إقرار التعديلات الدستورية من خلال الاستفتاء جاءت 
ومجلس  الإعال�م،  وسائل  في  التطورات  من  مدهشة  مجموعة 
والتي كانت مصدراً لفرض مراسيم  التعليم العالي في تركيا – 
–جامعة اسطنبول  ارت��داء الحجاب في الجامعات  الحظر على 
أمرت بوقف المعلمين عن طرد الطالبات المحجبات من الصف))) 
بواسطة مجرد التغيير التنظيمي مهدت الطريق لمجلس التعليم 
العالي لفك العقدة المستعصية من الجدل حول الحجاب داخل 
الحرم الجامعي، والذي ابتليت به البلاد منذ عقود، وعلاوة على 
بدعم من حزب  التغيير  بهذا  العالي  التعليم  تعهّد مجلس  ذلك 

العدالة والتنمية وحزب الشعب الجمهوري على حد سواء. 

في الواقع، وكجزء من سعيها لتحسين إتمام الاتفاقية عقب 
استفتاء سبتمبر )وتحسباً لانتخابات 2011 التشريعية الوطنية(، 
أعلن حزب الشعب الجمهوري على الملأ الدعم لتعديل أو إنهاء 
الحظر، قبل أسابيع من إصدار مجلس التعليم العالي النظام إلى 

جامعة اسطنبول))). 

في حين أن تلك ليست الكلمة الأخيرة في هذه الجولة من 
رفع الحظر  أن  أعلنت  العليا  الاستئناف  فإن محكمة  المناقشة، 

 Ece Toksabay and Ibon Villelabeitia, “In quiet revolution, Turkey eases headscarf 	(((
.ban,” Reuters, October 17, 2010

 Marc Champion, “Turkey Rolls Back University Scarf Ban,” Wall Street Journal, 	(((
 .October 7, 2010



63

الإسلام والحداثة والجدل الدائر في تركيا حول الحجاب

قد ينتهك الدستور، وهو يمثل خطوة مهمة نحو الأمان في حل 
في  الاجتماعي  الإجماع  كان  عقود،  مدى  وعلى  القضية؛  هذه 
الأتراك  الناخبين  من  أكثر من %70  بين  رف��ع الحظر من  دع��م 
النظر  لإع��ادة  الجمهوري  الشعب  حزب  لتحريك  كافياً  يكن  لم 
والقضاء  الجيش  كان  السياسي  السياق  في  بينما  الموقف،  في 
الشعب الجمهوري محمياً  يدعمان حظر الحجاب، وكان حزب 

من المساءلة الديمقراطية عن موقفه. 

بشأن  الح���زب  س��ي��اس��ات  ت���درك  ل��م  التأسيسية  الأفضلية 
الأطراف  دامت  وما  الدولة،  بهوية  المتصلة  الجوهرية  القضايا 
الفاعلة سياسياً معزولة، فإنه من الممكن الحفاظ على الدولة، 
كما يمكن الحفاظ على التفضيلات الأيديولوجية لحزب الشعب 

الجمهوري. 

السلطة  أن  يبدو، بما  تغيرت هذه الحسابات، على ما  لقد 
السياسية قد تحوّلت في العقد الأخير من نخب غير منتخبة من 

قبل الدولة إلى حكومة مدنية منتخبة. 

أن يستمر في عرقلة رفع كامل  القضاء يمكن  أن  في حين 
للحظر على الحجاب في ظل الدستور الحالي، فمن غير المحتمل 
أن تتوافر القدرة على عرقلة التوافق الاجتماعي العريض لدعم 
مشروع دستور مدني لفترة أطول من ذلك بكثير، وقد وعد كل من 
حزب الشعب الجمهوري الشروع في مثل هذا المشروع الدستوري 

الجديد في برامج 2011 الانتخابية. 



64

أصلي بالي

الم��دن��ي، وتعريف  للدستور  الم��ش��اري��ع الج��دي��دة  إدخ���ال  وم��ع 
الأخرى  القضايا  م��ن  كبيرة  ومجموعة  الدستورية،  العلمانية 
الأقليات،  وح��ق��وق  السياسية  والح��ق��وق  ال��ف��ردي��ة  الح��ري��ات   –

سبيل  على  القضائي،  والإصال�ح  والعسكرية  المدنية  والعلاقات 
المثال لا الحصر- فإنه في النهاية ستكون هناك مناقشة عامة 
الدستور، حيث لا أحد من  ومؤيدة لإمكانية ممارسة مثل هذا 
العادية  السياسية  العمليات  لعرقلة  رابحة  ورقة  لديه  الأح��زاب 

للتفاوض والمساومة هو ما يعدّ مصدراً لوعد عظيم. 

قد تنتج هذه العملية لأول مرة تسوية أوضح لنموذج للوحدة 
بديلًا عن العلمانية بما فيه الكفاية للدفاع عن حياد الدولة فيما 
للهوية  وبخاصةً  التعبير،  لقمع  السعي  دون  من  بالدين،  يتعلق 
الدينية في المجال العام التركي. الأهم من ذلك هو فتح النقاش 
حول تعريف العلمانية، وعلاقة الدولة بالدين، وتصورات بديلة 
للحداثة في السياق التركي، والتي تمثل إمكانية نقل دورات القمع 

الماضية التي تم حظرها. 

والأكثر وعداً من ذلك، هو تفاوض النخب الكمالية التقليدية 
مع خصومهم الموالين للإسلام، والتي تشارك في إنتاج المفاهيم 
والحداثة،  العلمانية  س���واء  ح��د  وع��ل��ى  والم��ع��اص��رة،  الأص��ل��ي��ة 
بوصفهما تتويجاً لائقاً لتجربتهم الطويلة في تشكيل الدولة من 

خلال العلمنة والتحديث. 


